

toobaa-elibrary.blogspot.com (جمله حقوق تجن مرتب محفوظ بيں) دروس القرآن الحكيم جلد ششم حضرت علامه سيد شس الحق افغاني نام کتاب افادات عبدالغي مطبع بيوثر كمبوزنك محمدذ كاءالحسن، ببهاول بور موبائل: 0321-6804318

غرض حال

قارئین کرام! اللہ تعالی کے فضل وکرم ہے ( دردس القرآن الحکیم ) جلد شم کی اشاعت ہو چکی ہے جواس وقت آپ کے ہاتھ میں ہے۔

، بيجلد ششم بھى ٣٢ دروس پر مشتل ہے۔ اس ميں مسئلة تقدير ، تعريف نفاق ، نفاق کے نقصانات اور منافقین کے نتائج پر دروں بیان کئے گئے ہیں ماشاء اللہ حضرت علامہ افغانی ؓ نے عجیب دغریب عقلی نعلی نکات بیان فرمائے ہیں۔

علماء کرام وطلباءصاحبان کو جاہیے کہ ان دروس کا خود بھی مطالعہ کریں اور احباب کوبھی مطالعہ کی ترغیب دیں۔

جزاكم الله بنده عبدالغني عفاالتدعنه

۵\_جون ۲۰۰۲،

1



| صفحه | عنوانات                  | نمبر          | صفحه     | عنوانات                            | نمبر |
|------|--------------------------|---------------|----------|------------------------------------|------|
| نمبر |                          | شار           | نمبر     |                                    | شار  |
| r•r  | استهزاءِالَّبِي          | . <b>*</b> /* | I        | اسباب فلاح                         | 1    |
| r10  | تجارت ِمنافق نفع مندنہیں | ro            | •        | ہدایت کے تین باب                   |      |
| rrr  | نارى مثال                | 27            | ١٨       | د نیاحق وباطل کا مجموعہ ہے         |      |
| r#5  | مائی مثال                | ۲∠            | ۲٦       | مسكدتقدير ا                        |      |
| rro  | منافقين برقر آن كالثر    | ٢٨            | ro       | افعال انسانی کی تخلیق              |      |
| r67  | مقصد تمثيل               | 19            | ۳۳       | مسئله تقدير ۲                      |      |
| ryy  | مثال کآ بنیادی اصول      | ۳.            | ٩٣       | تقديروند بير                       |      |
| r29  | نتائج منافقين            | <b>r</b> 1    | ۵۸       | اقسام تقدير ا                      |      |
|      | اقسام بندگی              | ۳r            | 12       | اقسام تقدير ما                     | 9    |
|      | •                        | •             | ۷۵       | <b>م</b> قيدہ نقد <i>بر ک</i> وائد | 1•   |
|      |                          | -             | ٨٣       | مقصداعضاء                          | 11   |
|      |                          |               | ٩r       | بيجإن حق واسباب مهر                |      |
|      |                          |               | ∙≬       | قلب پر مہر بدشختی ہے               | 11   |
|      |                          |               | 11+<br>+ | تعريف نفاق                         | ۱۳.  |
|      |                          |               | 17+      | تاريخ واسباب نفاق                  | 10   |
|      |                          |               | 119      | نقصانات نفاق                       | 11   |
|      |                          |               | 114      | منافق دھو کہ دیتا ہے               | 12   |
|      |                          |               | 101      | منافق اللدكود هو كهد يتاب          | IA   |
|      |                          |               | 14.      | مومن كاظامروباطن ايك مو            | 19   |
|      |                          |               | ۱∠۰      | حبد                                | r•   |
|      | •                        |               | 12¥,     | تشريح فسادداصلاح                   | ri   |
|      |                          |               | 1A1      | تحميق كمقبولين                     | rr   |
|      |                          |               | 192      | منافق کی خلوت وجلوت میں فرق        | rm   |

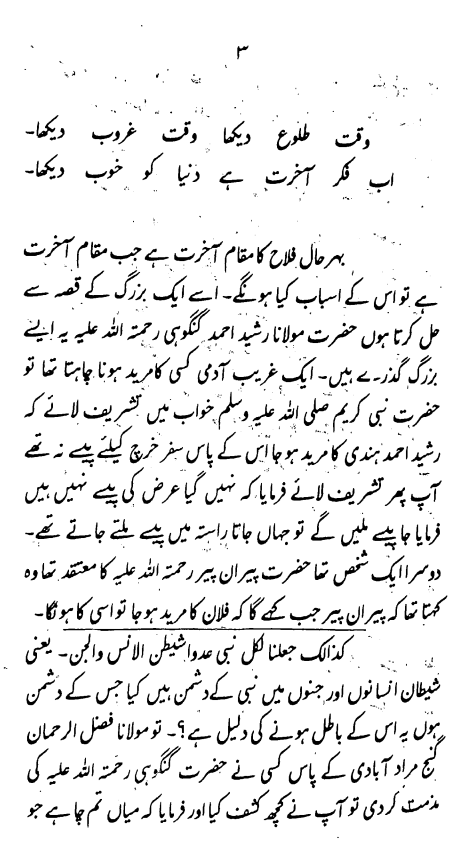
.

درس تمبرا 12 جون 1966

أباب فلأت

اس سے پہلے درس میں فلاح کی حقیقت پر تحجم بیان ہوا تھا۔ جس کا خلاصہ یہ تھا کہ ہر فائدہ کاحاصل ہونا اور ہر ضرر سے محفوظ رہنا۔ یہ فلاح ہے توہر انسان کی۔ لیکن یہ عجیب بات ہے کہ اس دنیا میں یہ فلاح جو آرزؤانسان ہے کی انسان کو حاصل نہیں۔ اب اگر کمی اور مقام میں حاصل نہ ہو، تو اس سے معلوم ہوا کہ یہ انسان کی فطرت کی غلطی ہو گی۔ گرانسان کی فطرت کی بات ہے کہ فلاح حاصل ہو جائے۔ تو معلوم ہو گیا کہ یہ عالمگیر تمنا غلط نہیں ہو سکتی۔ تو معلوم ہو گیا کہ جو زندگی موت کے بعد ہے اس میں فلاح ہے اب اس بات کا ازالہ کرتا ہوں کہ اس دنیا میں فلاح کو کیوں نہیں رکھا جواب یہ ہے کہ اس دنیا میں فلاح کی گنجائش نہیں۔ فلاح اتنی بر می عظیم الثان نعمت ہے کہ دنیوی زندگی کے تنگ پیالہ کے اندر نہیں اسکتی یہ ایسے ہے جیسے جائے کے کپ میں سات سمندر آ جائیں یہ مثل ہے۔ اور تنگ ہونے پر کچھ روشنی ڈاز

ہوں۔ کہ دنیا کی ہئیت تحمیر ایسی بنائی گئی ہے کہ فلاح سب کی سب حاصل نہیں ہو سکتی۔ مثلاً اگر زندگی ہو اور موت نہ ہو تو زمین اتنی تنگ ہو جاتی کہ جس پر رہائش نامکن ہو جاتی۔ اس جمان کے تغیرات ایسے ہیں کہ آدمی ہر حال میں تندرست نہیں رہ سکتا طالانکہ فلاح کا تقاصا ہے کہ آدمی بیمار نہ ہو۔ دنیا میں بڑھایا بھی ہے اور فلاح میں بڑھایا نہیں - معلوم ہو گیا کہ دنیا کی زمین فلاح کیلئے تنگ تمی موسم کے لحاظ سے کہی گرمی اور کہی سردی جب گرمی ہو تو انسان سردی کی اور جب سردی ہو تو گرمی کی خواہش کرتا ہے۔ مطلب یه که دنیا کی تمام خصوصیات پر اگر نظر دالیں تو اس میں فلاح کی گنجائش نہیں۔ اس کے اللہ تعالی نے خلاح جیسے مطلوب اعظم کو سٹرت میں رکھا۔ اگر ساری دنیا آپ کی ہوجائے تو پھر بھی کامیابی بنہیں کیونکہ موت کے بعد سب یہاں رہ جائے گی۔ فمن زحزح عن النار جس کو اللہ تعالی نے دورخ سے دور کیا وادخل الجنتہ فقد قار- یہ کامیا بی ہے جو سخرت میں ہلے گی۔ فلاح کو ان دو لفظوں میں بند کیا۔ وما الحیوۃ الد نیا الافی متاع الغرور۔ اور دنیا کی زندگی میں سرمت ہوجانا یہ دنیا کا دھو کہ ہے۔ جو آدمی کو فلاح کے عظیم الثان مقصد ے مردم کر دیتا ہے اور فلاح کیلتے فرمایا کل من علیما فان- اکبر اللہ س بادی کوایک دوست ملنے آیا توجٹ کی چنت پریہ لکھ کر لاقات سے معذوری کر دی۔



بکواس مارد میں نے تو ان کے قلم کو عرش سے آگے چلتے دیکھا ہے۔ حضرت مولاناحاجی امداد اللہ مہاجر یکی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے مريدول حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتوي رحمته الله عليه اور حضرت کنگوہی رحمتہ اللہ علیہ کے پاس لکھا کہ مرید ہونے کے بعد بتاؤدل کی کیا حالت ہے۔ یہ اس لئے پوچما تھا کہ لوگوں کو ہندوستان سے مکہ شريف جاكر بيعت مونا مثلل تعاله خضرت نأنوتوي رحمته الندعليه نے تو عاجزی سے لکھا کہ ہمارے دل کی کیا حالت ہو۔ گمر حضرت ككوى رحمة التدعليه في جواب وياكه تلين بأتين بين- (1) اسلام کی باتیں جو خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بتائی ہیں ان میں کوئی شک وشبہ نہیں۔ باقی جو گناہ پیدا ہوتا ہے وہ بے یقینی سے پیدا ہوتا ہے۔ (2) بات یہ کہ حضرت عبادت عادت بن گئی ہے۔ جس طرح عادت پر چلنے میں مزہ آتا ہے اور ترک کرنے میں لکلیف ہوتی ہے یہ میری حالت ہے اور جس طرح عادت ترک نہیں ہو سکتی یہ حال میری عبادت کا ہے۔ (3) ساری دنیا میری مذمت کرنے یا ساری دنیا جاہے میری نیکی بیان کرے تو طبیعت میں کوتی فرق نہیں آتا۔ یعنی نہ عصہ نہ خوشی تو اس پر حضرت کمی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا یہ تو فلاح کے مقام ہیں۔ تو فلاح کے تین اسباب ہیں۔ (1) علم وعقيدہ اعلی درجہ کا ہواور مضبوط ہو نیم علم بھی خطرہ ہے۔ یہی دیکھا گیا ہے کہ جو خالص عالم ہو یا بالکل جاہل ہو تو وہ قادیانی

۵

نہیں ہوا اور نیم عالم قادیا نی دیکھے ہیں۔ (2) عمل مصبوط ہو۔ (3) اخلاص ہو۔ امام رازی رحمتہ التٰہ علیہ نے تفسیر میں لکھا ہے کہ ایک » بدوجارہا تھا راستے میں ایک فلاسفر مل گیا فلاسفر نے جی بہلانے کیلئے اس سے باتیں شروع کر دیں۔ پوچھتا ہے کہ خدا تعالی کے ہونے کی تہارے پاس کیا دلیل ہے اس نے کہا کہ اپنے ہاں تو یہی ہے کہ جس میدان میں ہم اونٹ کی مینگنی دیکھ لیں تو ہم جانتے ہیں کہ یہاں سے اونٹ گذرا ہے جانے ہم نے نہ دیکھا ہو۔ فالسماء ذات النجوم - توزمین اور ستارول والا آسمان به کیونکر الله تعالی کی دلیل نہیں تو فلاسفر نے سمجھ لیا کہ میں تواہے جاہل سمجھتا تھا یہ تو سمجھ دار ہے پھر دوسری بات کی کہ مرف کے بعد اعمال کی جزا ہے ؟ بدو نے کہا بال مگر فلامفر نے کہا نہیں۔ تو بدو نے کہا کہ میرا جو خیال ہے اس کے مطابق میں نے فیصلہ کیا ہے کہ آگے چل کر دوباتیں درست مونگی یامیری یا تیری اگر میری بات سی نکلی تو میں تو جنت میں اور توجهتم میں ہوگا۔ توفلاسفر حیران ہو گیا۔ اقبال: ہے شیخ بہت اچھی کالج کی فصاء لیکن بنتی ہے بیاباں میں فارُّو تی وعثما نی 🖞 اکتر الد آبادي:-خداہی کی ہدایت کرتی ہے نور یقیں پیدا دلیلوں کی رسائی فقط وہم و گھال تک ہے

**4** المسلم ملکت آدم سے لیکر الخرت تک حضرت فاروق اعظم جيسا كوفى نهيس جلاسكتا- توكيا حضرت فاروق اعظم ف کی یونیورسٹی سے تعلیم حاصل کی تھی بلکہ ہدایت اللہ تعالٰی کی طرف سے ہے۔ اس کی مثال میں یہ دیتا ہوں کہ رات کے وقت ایک آدمی کھے کہ میاں راستہ میں سانپ ہے اور فلاں راستہ سے نہیں- تو اگر ہو گا تو نقصان ہو گا اور اگر نہ بھی ہو تو احتیاط ضروری ہے۔ صحابہ کرام کی زندگی میں یہ یقین تھا کہ انہیں ایک منٹ کے اندر ایمان لانے سے جو نور حاصل ہوتا تھا وہ ہم میں چاس سال زندگی میں بھی حاصل نہیں ہو سکتا۔ جنگ بدر میں ایک شخص آیا کہ يارسول التد صلى التد عليه وسلم آب كس چيزكى دعوت ديتے ہيں-آب نے فرمایا اسلام کی توکھا کہ میں اسلام لایا۔ تو پھر پوچھا کہ مرنے کے بعد کیا ہوگا۔ آپ نے فرمایا جنت ملے گی۔ وہ تھمجوریں لئے ہوئے تھا۔ فالقی التمرات۔ مجمور کو ہمینک دیا اور شہید ہو گئے تو آب نے فرمایا۔ فعمل قلیلاًو حصل اجرا کثیراً۔ آپ نے فرمایا کہ اس نے عمل تمور کیا اور اجر کثیر لیا۔ یہ ہے یقین۔ تو حضرت نے فرمایا کہ فلاح کا بڑا سبب یہ ہے کہ عقیدہ اتنا مصبوط س کہ دنیا تباہ ہوجائے گمرالند تعالی سے یقین کم نہ ہو۔

اكبراله آبادي فرماتے ہيں :-گو فلیفہ میں بہت چناں وچنیں رہی سر ا ير الله کې جوبات تھی وہ وہيں رہی and a second s دوسری یہ کہ عبادت عادت بن جائے مطلب یہ کہ اس کے ترک کرنے میں اتنی تکلیف ہو جتنی کہ عادت کے ترک رنے میں ہوتی ہے۔ تیسری چیز اخلاص ہے اس کا مدمقابل ریاء ہے۔ کہ لوگوں کو خوش کرنے کے لیے نیکی کرے اور لوگوں کو خوش کرنے کیلئے بدی کو ترک کرے یہ بلااجر عمل ہے۔ تو یہ جو فرمایا کہ لوگ جا ہے نیکی یا جا ہے بدی بیان کریں طبیعت پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ مطلب یہ کہ طبیعت میں سوفیصد ریاء نہیں۔ ولتکن منگم يدعون إلى الخير ويامرون بالمعروف وينصون عن المنكر وادلئك حم المفلحون- جو یہ کام کریں وہ فلاح والے ہیں تو اس سے بھی وہی ت نکلی کہ جو آدمی لیکی پھیلائے اور بدی سے روکے گا اس میں ممل، عقيده اور إخلاص موگا- تو معلوم موگيا كه جو مذكوره بالا آيت والے کام کرے گاوہ فلاح حاصل کرے گا۔ فاماس خاف مقام رہے وتمي النفس عن الموى - فإن الجنته حي الماوى - جس كوالله ك سامن حساب کی خاطر پیش ہونے کا ڈر ہو وہ اپنے نفس کو روک کے تو جنت اس کا ممکانہ ہے۔ تو خوف خدا بہت بر می چیز ہے۔ صحابہ

کرائم سے عرض کی یا رسول التد صلی التد علیہ وسلم محید د نوں سے آپ کی ریش مبارک کے بال مبارک سفید ہو رہے ہیں فرمایا شابتنی حود والسرسلات کہ سورہ مود اور مرسلات میں چونکہ قیامت کے حالات ہیں ان کی تلاوت کی وجہ سے بال سفید ہو گئے۔ آپ نے فرمایا لو تعلمون ما اعلم مجھے جن با توں کا یقین ہے انکا تمہیں یقین ہوجائے۔ ولیکیتم کشیر او خرجتم الی المیدان تم بہت رودو کے اور میدان میں بما گو گے- اور چینو کے ابوذر عفاری رضے اللہ عنہ **بیٹھے تھے ذ**مایا میں تو ورخت موتا کہ کٹ جاتا۔ ماجعل اللہ فی الدین من حرج۔ کہ میں نے دین کومشل نہیں بنایا- حدیث الدین یسر کہ دین آسان ہے- اور جنت کے حصول کیلئے فلاح بہت بڑا مقصد ہے۔ حضرت مولانا محمد قاسم نا نو توی رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے پوچیا جنت کیا چیز ہے فرمایا بندہ کیلئے ایک چھوٹی سی خدائی ہے کہ قرآن نے کہاولکم فیما ما تشتی الفسم کم جی جاہا اور زبان جاہا سطے گا اس مطالبہ کو کون پورا کر سکتا ہے تو واقعی ایک جموٹی سے خدائی ہے انی جاعل فی الارض خليفه- توخليفه كوخدائي كالحيمه نه تحيم حصه توسط وه صرف اتناب كه تم جو تحید ما نگو ملیگا- فلاح کیلئے ایک سبب یہ بھی ہے کہ طاعت البی ہو وہ کوئی مشکل نہیں ۔ بس ایک فرصنیات ہیں جو کریں اور منعیات سے رکیں۔ اس میں کیامشکل ہے کہ پانچ فرض ادا کریں تو جنت مل کی- اور نوافل وغیرہ جنت میں جگہ بڑھانے کا سبب میں

یعنی جنت کی جائداد بڑھانا ہے۔ لیکن اصل فلاح کا تعلق فرصنیات کی بجا آوری اور منعیات سے رکنا ہے۔ گناہ سے بچنے کی حقیقت یہ ہے کہ ان اعمال کو نہ کروجن سے آخرت میں تکلیف ہو گی۔ پھر اگر اس کی خلاف ورزی موجائے تو اللہ تعالی نے فلاح کو کتنا آسان کیا ہے کہ حکم دیا کہ جو تم نے فلاح کے اسباب میں کوتا ہی کی ہے تم توبہ کرلومیں بخش دولگا۔ اگر توبہ کرنے کے بعد پھر مامورات کو ترك كيا توالندف فرماياتم توبه كرت جاؤمين توبه قبول كرتا جلاجاول گا- تمہارا کام توبہ کرنا ہے اور ہمارا کام ہے بخش دینا- التوبتہ مقبولتہ حتی غرغر کم جان کنی کے وقت تک توبہ قبول ہے۔ معلوم ہو گیا کہ فلاح آسان چیز ہے۔

درس تمبرا



اس درس سے بھر ان الدین گفروا۔ سے معمون ضروع ہوتا ہے۔ اس سورہ کے شروع میں تین قسم کے لوگوں کا یا تین قسم کے گروہوں کا بیان ہے۔ ایک گروہ وہ جو دل اور زبان دونوں سے دین حق کو مانتا ہو یہ متقین کا گروہ ہے۔ جس کا بیان حدى للمتقين کے تحت بيان موجا ہے۔ متقين کی وصاحت كيل یا ج آیتیں فرمائیں - دوسرا گروہ متقین کی صد ہے کہ زبان اور دل سے دین حق کا منکر ہو۔ ان الذین کفروا۔ سے آج اسی منکر گروہ کا ذکر ہے۔ اس گروہ کے بارے میں دو آیتیں آئی ہیں۔ تیسرا گروہ منافقین کا ہے کہ دین حق کو زبان سے مانتا ہودل سے نہ مانتا ہواس گردہ کوالند تعالی نے زیادہ تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اس گروہ کیلئے 13 آیتیں بیان فرمائیں۔ تو ان آیتوں کے ربط کیلئے دو متالیں دولگا- ایک مائی یعنی یا نی کی مثال دوم ناری یعنی آگ کی مثال - لفظی ترجمہ تحقیق جزلوگ دین حق نہیں مانتے برابر ہے ان پر جاہے تم

})

ڈراؤیا نہ ڈراؤوہ نہیں مانتے۔ نہ مانے کی وجہ یہ ہے کہ ان کے کا نوں اور منہ پر مہر لکا دی ہے اللہ نے ان کی استکھوں پر پردہ ہے ان کیلئے عذاب دردناک ہے) یہ تعبیر عام ہے مگر مراد خاص ہے اب اگر ان کوہم عام لیں تومعکوم ہوگا کہ ہر کافر ایمان نہ لے آئے گا- اگر ہر کافرایمان نہ لاتا تویہ کروڑوں مسلمان کیسے پیدا ہوتے بلکہ تاریخ کے ہر ماہ میں کچھر نہ کچھر کافر ایمان لاتے رہتے ہیں۔ جب کافر ایمان لاتے ہیں توالٹہ یہ اعلان کیوں کرتے ہیں کہ لایؤمنون اور جب ایمان نہ لائیں کے تو ہمر کتا ہوں اور انبیاء علیمم السلام کی بعثت کیوں فرمائی تو اس سے اللہ کی مراد خاص ہو جاتی ہے ان الذین سے خاص کفار مراد ہیں۔ ایک وہ کفار جن کی قسمت میں آیمان لانا نہیں لکھا۔ اور دوم وہ جن کی قسمت میں ایمان لانالکھا ہے توجن کی قسمت میں ایمان لانا نہیں لکھا یہ آیت ان کیلئے ہے۔ تواس طرح سب آیتیں منطبق ہو گئیں آپس میں ٹکرائی نہیں۔ومن پر تد منکم عن دینہ۔ تم میں سے اگر کوئی مرتد ہوجائے تو ناز نخرے نہ کرواللہ ایک ایسی قوم کواسلام دیکا جوالٹد سے اور الندان سے محبت کریں گے۔ تومعلوم ہو گیا کہ اللہ جب کام لینا جا ہے تو غیر سے لے سکتا ہے۔ ان آيتوں سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالى کفار کو ايمان کى تحمت ديتا ربتا ہے۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اسلام کی توسیح کا سلسلہ جاری رہے گا۔ تو معلوم ہو گیا کہ ان الذین کفروا۔ سے مراد وہ لوگ ہیں جو کفر پر

مریں گے جس طرح علماء نے لکھا ہے ابوجهل و ابی لہب تو دو چرزیں بیان ہوئیں ایک ان الذین گفروا۔ کی آیت کا ربط اور دوسرا اس کا مصداق کہ کن کفار پر یہ آیت آئی ہے۔ سواء علیظم لخ۔ کہ ڈراؤیا نہ ڈراؤایمان نہ لے آئیں گے۔ ڈرانا رسول اللہ صلی التد عليه وسلم كاكام تعاكمران كو تبليغ سے منع نہيں فرمايا بلكہ يہ فرمايا کہ بہ لوگ مانیں یا نہ مانیں ملغ کو تبلیخ کرناضروری ہے اگر نہ مانیں تر تبلیخ کا پھر بھی ثواب ہے اس لئے سواء علیک نہیں فرمایا سواء علیہم فرمایا۔ ایک شخص ایے لوگوں کو تبلیخ کرتا ہے جومانے والے ہیں اور دوسرا مبلخ ان کو تبلیخ کرتا ہے جو نہیں مانتے تو ثواب میں اس دوسرے کا درجہ بلند ہے اس کے بعد یہ ہے کہ وہ کفار جن کی موت کفر پر ہو گی ان میں لاتعداد عیوب ہو سکتے تھے گر ایند تعالی نے ان کے صرف دو عیب ذکر کتے۔ بس ان سے بڑھ کر اور کوئی عیب نہیں ہے۔ (1) عیب یہ ہے کہ اندر نہم معنی یہ کہ تبلیغ کا اثر نہ ہو گااگر کسی مسلمان کا دل ایسامو کہ اس کے دل پر تبلیغ اثر نہ کرے تو یہ ان کافروں کی مثل ہو گیا۔ تومومن کو س طرح ہونا چاہتے کہ ان پر تبلیخ اثر کرے۔ (2) دوم چیز اس کے سبب کا بیان ہے کہ سلمان یا کافر جو تبلیغ سے متاثر نہیں ہوتے اس کی وجہ کیا ہے۔ حتم النَّد على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى ابصارهم غثاوة- كه تأثير كے تینوں دروازے بند، بیں۔ د**ل، کان، ا**ور آنکھ کا دروازہ تینوں بند

ہیں ان تینوں پر دل اور کان پر مہر اور آنکھ پر اللہ نے پردہ لگا دیا ہے ان حالات میں ہدایت کے تینوں راہتے بند ہیں اس لئے لایومنون لایا ہے۔ تین دروازے اس لے لکھے ہیں کہ ہدایت کا سب سے بڑا مرکز حضرت نبی کریم صلی التد علیہ وسلم ہیں۔ تو پہلے ایں بات کی بھی ضرورت ہے کہ آدمی حادی کو دیکھے۔ یعنی جس سے ہدایت لینی ہواس کے ساتھ پکٹھے سنگت رکھے۔ تو یقینی بات ے کہ پیغمبر علیہ الصلوۃ واسلام کا دیدار بھی ہدایت کیلئے موثر ہے اسی کے حضرات صحابہ کرام جیسا کوئی نہیں ہو سکتا کیونکہ ان کو دیدار نصیب ہے۔ اور دیدار کا تعلق آنکھ سے ہے۔ دیدار کے متعلق ایک خاص چیزیہ ہے کہ دیدار کی دو قسم ہیں۔ (1) عظمت و عقیدت سے دیدار کر ہے۔ (2) بغض و نفرت سے دیدار کر ہے۔ دیدار دونوں حکمہ ہے گر فرق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی ذات حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تھی ابو بکر وغمر نے بھی دیکھا اور ا بوجهل وا بولهب نے بھی دیکھا۔ ابو بگر وعمر گویا عقیدت اور عظمت ے دیکھتے تھے اور وہ دونوں نفرت سے دیکھتے تھے۔ پہلے زمانہ کے بادشاہ اللہ والوں سے تعلق رکھتے تھے اس سلے دین و دنیا دونوں میں کامیاب تھے۔ جب دنیا والوں نے دین والوں سے جور تور دیا تو سب کا خاتمہ کردیا۔ آج جو لوگ دفتروں میں رشوت کھاتے ہیں ان کو دین والوں سے جوڑ نہیں -

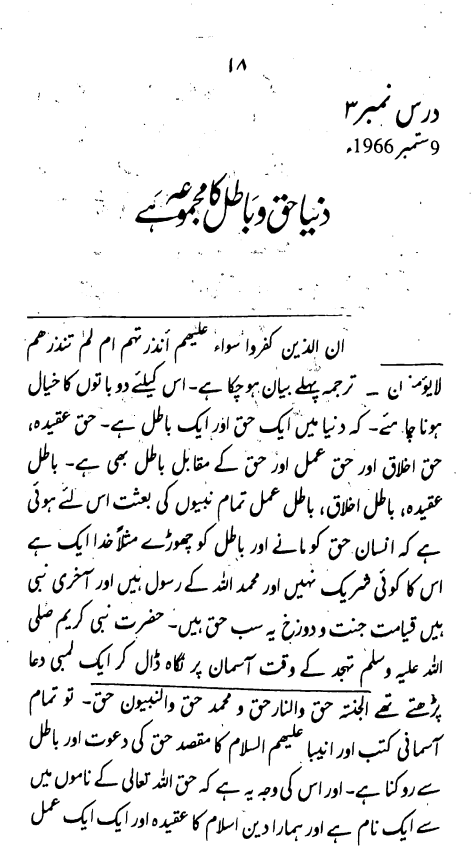
سلطان مجمود غزنوي رحمته التد عليه حضرت ابوالحس ر حمتہ اللہ علیہ خرقانی کی زیارت کو گئے تو اس نے سوال کیا کہ حضرت بایزید بسطامی رحمتہ النٰدعلیہ کا قول ہے کہ جو میرا دیدار کریگا اس کیلئے جنت ہے۔ یہ بزرگ حضرت خرقانی رحمتہ الند علیہ سے ایک سوسال پہلے گذرے ہیں۔ توبادشاہ نے عرض کی کہ اگر جنت ديکھنے پر موقوف نے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دیدار کفار نے بھی تو کیا تھا۔ فرمایا ابولیب و ابوجهل نے محمد رسول اللہ صلی التٰدعلیہ وسلم کا دیدار نہیں کیا بلکہ انہوں نے محمد بن عبدالتٰد کا دیدار کیا ہے۔ اور جومحمد رسول ایند صلی ایند علیہ وسلم کا دیدار کرے گا اس کا دل عقیدت سے لبریز ہو جائے گا۔ و تراهم ینظرون الیک وھم لايسمرون - اب محمد تم ديکھتے ہو کہ وہ کفار تمہيں ديکھ رہے ہيں گر اس کے باوجود وہ آپ کو نہیں دیکھتے۔ عبداللہ ابن سلام یہودیوں کے سب سے بڑے عالم تھے جب حضرت نبی کریم صلی التٰہ علیہ وسلم مدينه ميں تشريف لائے تو ديکھتے ہی فرما يا کہ يہ جسرہ جھوٹے کا نہیں ہوسکتا۔ جس کے دیدار سے خدا یاد ہو وہ ولی ہے اور اگر دنیا یاد ہو تو وہ ولی نہیں ہے۔ پھر دیدار کے بعد پیغسبر علیہ السلام قرآن و سنت سے محید ارشاد فرمائیں گے-کان حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سنائی ہوئی حدیث کو سنیں گے تو حدایتہ کا دوسرا دروازہ کان ہے۔ پھر اسلے بعد ہدایت کا تیسرا اور اخری دروازہ دل ہے۔ وعلی

10

قلوبهم - اگر دل درست مو تو درست فیصله کرے گا ور نه غلط فیصله کرے گا- قاعدہ تویہ ہے کہ پہلے آنکھ سے زیارت ہوتی ہے بھر کان سے سناجاتا ہے پھر دل سے قبول کی جاتی ہے۔ گر اللہ تعالی نے . ترتیب الٹ دی۔ قلب کو اول لایا بعد میں کان اور بعد میں آنکھ-اس کی مثال یہ ہے کہ میاں فلاں کاغذ فلاں کلرک سے دستخط کرالاؤ۔ بھر فلاں سے دستخط کر اؤ بعد آکر دہی سی یا کوئی اور آفیسر دستخط کرتا ہے تو بعد میں کام ہوتا ہے اس لیے اللہ تعالی نے اصل طاقت کو یسلے لایا بعد میں کان کے لایا۔ کان کامز تبہ بلند ہے یا آنکھ کا ؟- اگر کوئی بہترہ ہے تو وہ 'آنکھ کے اندھے کی نسبت زیادہ نقصان دہ ہے۔ امام رازی رحمنہ اللہ علیہ نے تو یوں تفسیر کی کہ جب اللہ تعالی نے دل کے بعد کان اذکر فرمایا ہے۔ تو معلوم ہو گیا کہ کان آنکھ سے بلند چیز ہے۔ یورپ اور امریکہ نے ابھی یہ ان مل فیصلہ کیا ے کہ کان کا درجہ آنکھ سے بڑھ کر ہے کیونکہ کان والا سنتا تو ۔ ہے۔ آج کل ایک انگریز اس بات پر مسلمان موا ہے کہ یورپ وغیرہ نے تو آج کان کا درجہ آنکھ سے بلند کیا ہے گر محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے آج تیرہ سو سال پہلے بیان کیا ہے اندھا دنیا کی صورت سے محروم سے حقیقت سے محروم نہیں اور بہرہ حقیقت سے آگاہ نہیں صورت دیکھتا ہے تو حقیقت کو صورت سے فصٰیلت ہے اندھا حقیقت کو جان لیتا ہے یعنی لو گوں نے یوچھ

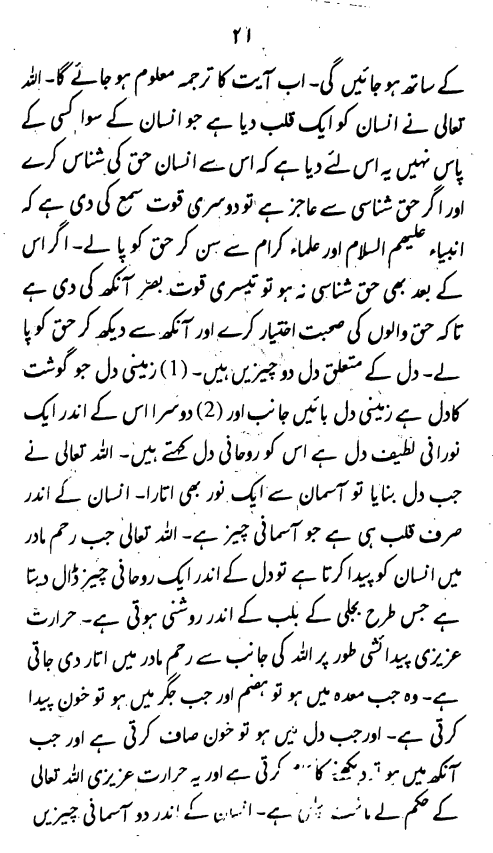
گوچھ کر حقیقت پائے گا گمر بہرہ نہیں پا سکتا۔ تو کان سے حقیقت شناسی اور آنکھ سے صورت شناسی ہوتی ہے۔ تواس لیے قرآن نے دوم نمبر پر سمع کو بھر سے پہلے ذکر کیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ کافر جو تبلیغ سے متاثر نہیں ہوتے تو عدم تاثر کا سبب تین چیزیں بیان، کیں- ان میں قلب کو پہلے رکھا معلوم ہو گیا کہ ان کفار کی بدیادی چیز قلب فارد ہے۔ دین کا نقصان لازوال ہے اور دنیا کا نفع وضرر چند دن کیلئے ہے۔ توانسان کے دومکان ہیں ایک دنیاوی جس میں ضروری سامان رکھتا ہے اور دوسرا ایمان کا گھر ہے یعنی قلب اس میں ایمان رکھا ہے۔ دنیا کا نقصان یہ ہے کہ گھر میں جور تحص آئے اور جو سامان اندوختہ کیا ہے وہ چھین کے تو چور کو یا پولیس پکڑے گی یا پھر مالک مکان تیار ہوتا ہے کہ اسے بھکا دے گا۔ گر اس کے مقابلہ میں دین کا نقصان بڑا ہماری ہے اور نقصان پہچانا ہمی بڑا آسان ہے۔ یعنی صرف قلب کا تصور پلٹ جائے۔ عربی میں قلب کا معنی ہے پھرنے والی چیز یعنی یلٹ جانے والی چیز۔ مثلاً آج ایک چیز کو صحیح مانتا ہے گر کل کہتا ہے کہ یہ غلط ہے اس لیے قلب کا معاملہ بڑا نازک ہے کیونکہ دل اگر پھرا تو پھر بچنے کا کوئی مقام نہیں۔ تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے یامقلب القلوب ثبت قلبی علی دینک - اے قلوب کو بھیر دینے والے خدامیرے دل کواپنے ایمان پر پھیر دے۔ اور پھر مصیبتوں

کے متلعق فرماتے ولا تجعل مصیتنا فی دیننا کہ یا اللہ ہمیں دین کی مصيبت مي نه دال اور فرماً يا ولا معل الدنيا اكبر همنا كه سمار ف دل میں دنیا کی عظمت نہ بڑھا۔ کیونکہ دنیا توجب انسان مرے ایک سیکنڈ میں حتم ہوجاتی ہے۔ ولا مبلغ علمنا اور ہمارے علم کی سخری سرحد دنيا كونه بناؤ-**-**.



وغيرہ حق ہے توجوحق اختيار كرے گا وہ اللہ سے جڑ گيا كيونكہ اللہ ہمی حق ہے اور جو باطل سے جڑ گیا وہ حق سے کٹ گیا۔ اس لیے دل الله سے کٹ گیا۔ ذالکم الحق۔ قل جاء الحق وزهق الباطل- جب کمه معظمه فتح موا تو حضور نبی کریم صلی الند علیه وسلم بتوں کو چھر می ے ہٹاتے تھے اور یہ آیت پڑھتے تھے۔ توجو اہل حق ہیں وہ ثابت ہیں کیونکہ حق کالغوی معنی ثابت ہے وہ جنت آخرت اور قبر میں تابت ، بیں اور لازوال ، بیں - فامااز بد فید حب جفاء - جو فائدہ مند چیز ہوتی ہے وہ باقی رہتی ہے اور آگے فرماتے ہیں وکذلک یضرب اللہ الحق والباطل - فرمایا کہ اللہ ایس متالیں دیتا ہے ک جب سونا کٹھالی میں چکر کھاتا ہے تومیل کچیل نظر آتا ہے اور ٹھنڈا ہونے تك وه مليل فجيل حتم موجاتا م- اسى طرح درياء جب زور يرموتا ہے تواس کے اوپر چیاگ اور گند ہوتا ہے اسی طرح اللہ نے فرمایا کہ سونا کی عمر زیادہ ہے اور میل تجیل کی عمر تم ہے اور دریاء کے یانی کی عمر زیادہ اور جماگ کی عمرتکم ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز رحمتہ النّد علیہ نے فرمایا کہ اس مثال میں اللہ تعالیٰ کیے اشارہ کیا کہ میل تجیل اور حماً باوجود او پر رہنے کے تم درجہ وتحم عمر کی ہے جو کہ باطل ہے۔ · لبید رحمتہ اللہ علیہ عرب کامشہور شاعر گذرا ہے۔ اس کی عمر ایک سو ساٹھ برس کی تھی 80سال کافر رہا۔ حضور نبی کریم صلی الند علیہ وسلم کے زمانے میں تما گر زیارت سے محروم رہا۔ جب اسلام لایا تو شعر

یر منابند کر دیا تولو گول نے کہا آب اب شعر کیوں نہیں پر منے تو فرایا کہ مجھے قرآن سے شرم آتی ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ تھے ایک شعر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس پہنچا تو آپ نے فرمایا شعراء میں سے صرف لہید کی بات سچی ہے اس کے پہلے مصرع کا ترجمہ ۔ کہ خوب سن لو کا ننات کا ہر ذرہ مٹ جائے گا ماسوا اللہ تعالی کے۔ شارحین کہتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی التد علیہ وسلم نے پہلے مصرع کو تو فرمایا اور دوسرے کا ذکر نہیں فرمایا اس کا مطلب یہ ہے کہ اس فقرہ کا مضمون غلط ہے کیونکہ ایک نعمت جنت بھی ہے جو یٹنے والی نہیں۔ گر اس نے مصرع یوں کہا۔ و کل تعیم لامحالہ زائلہ۔ تو ہمر حال جب یہ معلوم ہو گیا کہ دنیا حق و باطل کا مجموعہ ہے حق لازوال اور باطل زوال پذیر ہے۔ حق کا تعلق اللہ تعالی سے اور جو باطل سے جرا وہ اللہ سے کم گیا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا سبارک ہے اللمم خلط القرآن بدمی ولممی و جمیع اعصائی که یا اللہ قرآن کو میرنے پورے جسم میں پیوست کردے تاکہ میں لازوال حق کی طرح بن جاول کیونکہ قرآن حق ہے اور حقٰ لازوال ہے۔ حضرت جلال الدين رومي رحمته التله عليه فرمات بي کہ جب تم قرآن کی طرف بھا گو گے تو پیغروں کی روحیں تمہاری رون کے ساتھ مل جائیں گی۔ یعنی تمام پیغمبروں کی بر کتیں آپ



ہیں ایک روحانی نور جو قلب کے انڈر ہے اور دوسری حرارت عزیزی ہے۔ امام فرماتے ہیں کہ دل اور دماغ میں ایک تار ہے جو اللہ سے وابستہ ہے۔ اس کا اللہ کے سوا کسی کو علم نہیں۔ اس لیے اللہ تعالی نے نور کو قلب میں بھرا ہے۔ جس طرح پانی تو چشمہ میں ے اور جب بھوٹ پر تا ہے تو کہتے ہیں کہ دریاء ہے۔ اسیطرح دل کی تدبیر چشمہ ہے جب پھوٹ پڑتی ہے تو دماغ میں آجاتی ہے۔ دل کواس لیے پیدا کیا کہ جق کومان لو۔ کان اس لیے پیدا کیا کہ حق کو سن لو اور آنکھ کو اس لیے بنایا کہ حق کو دیکھ لو۔ اوران تیبنوں اعصاء کو بیماری بھی ہوتی ہے۔ تو تحیط امراض القلب ہیں۔ قلب بيمار بمى موتا في محر حديث ان في الجد لمضغته اذا صلحت صلحت كله واذافسدت فسدت كله الاوجى القلب- دل كو عربى زبان عين قلب کہتے ہیں اور قلب کا معنی ہے (پھرنا) یہ نام اس لے رکھا کہ قلب پھر تا رہتا ہے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں کہ دل ہی کی وجہ سے بد بختی اور خوشبختی اور جنت و جہنم کا تعلق ہے۔ اگر انسان کے جسم میں قلب نہ ہوتا تو صوم وصلوۃ وغیرہ نہ ہوتی۔ قلب رکھ کر الند نے فرایا کہ بالغ ہونے کے بعد تو مامورات کو مانے کا اور منہیات ے رکے گا۔ حدیث القلب کر بشتہ فی فلاۃ یقلب الریاح کہ دل کی مثال ایسی ہے کہ جس طرح ایک پر میدان میں ہو جس کو ہوائیں التنی پلٹتی ہیں اس لیے اس گو ہر نایاب کی حفاظت کی بر می

ضرورت ہے۔ الابقلب سلیم ۔ اس کی تندر ستی کی پہچان کیلئے ایک علامت ہے مثلاً وہ علامت یہ ہے کہ اللہ تعالی نے جو عضو جس مقصد کیلتے بنایا ہے۔ وہ وہ کام کرے تو عضو درست ہے ورز بیمار ہے۔ مثلاً کان کو سنے کیلتے بنایا جو کان حق سن نہ سکے اور جو دل حق نہ پہچانے وہ بیمار ہے۔ کیونکہ دل کو جس مقصد کیلئے بنایا گیا تھااس نے اس مقصد کوحل نہ کیا۔ ایک نیکی کی ٹریننگ ہے کہ مکہ و مدینہ کو جاؤیعی حرمین شہریفین جانا۔ اور ایک ٹریننگ فس و فجور کی ہے کہ یورپ و امریکہ جاؤدیکھودن قریب ہے قبر دور نہیں۔ موت تو یہ ہے کہ بس دل حرکت کرنا بند کر دے۔ اس وقت کو غنیمت سمجمو کہ یتہ نہیں کہ اللہ تعالی نے دل کی جابی کتنے دن کی ہمری ہے۔ دنیا کی اربوں غلطیاں دین کی ایک غلطی سے تم ہیں۔ آج سنبل جاؤور نے کل نہ وزارت اور نہ صدارت وغیرہ وغیرہ رہے گی۔ تواللہ تعالی نے قلب معرفت حق کیلئے بنایا ۔۔۔ جو دل حق کو نہ پیچانے وہ دل نہیں۔۔ دوم عمل حق کیلئے بنایا ہے جو عمل حق نہ کرے وہ قلب مریض ہے۔ بزرگان دین نے سورہ فاتحہ کے تحت فرمایا ہے کہ آدم . دوغلطیاں کرتا ہے۔ کہ اس نے حق کی پوری شناس نہ کی اس دے سے کہ اس نے حق پیچانے کیلے کوشش نہیں گی۔ یعنی تحقیق نہیں کی۔ یہ بیں ولا الصالین اور دومرے وہ ہیں کہ جق کو پیچانا گر عمل نہ

کیا۔ یہ مغضوبین ہیں۔ تو دل کی دو بیماریاں ہوئیں۔ ایک یہ کہ حق کو نه پیچانا اور دوم به که حق کو پیچانا گر عمل نه کیا۔ (1) ایک نادا نی۔ (2) غلط دانی۔ نادانی کا معنی یہ کہ غلطی کرتا رہا گمر حق کو نہ جانا۔ ادرایک ہے غلط دانی کہ دو دونی جار کی طرح دین کو جانا گر عمل نہ کیا یہ ہیں حق کو غلط شکل اختیار کرنے والے۔ تیسر اسبب جس سے قلب بیمار ہوجاتا ہے۔ وہ عَظلت عن العواقب یعنی نتائج سے غافل ہونا متلاً آدمی گناہ کرتا ہے کہ وہ نتیجہ سے غافل ہے۔ دل اس لئے آیا ہے کہ وہ نیکی وبدی کے نتیجہ کو دیکھے۔ توجو دل ایسا ہے کہ وہ اپناکام نہیں کرتا تویہ مریض ہے۔ پھر جب قلب بگڑ جاتا ہے تو آنکو اور کان بگر جاتے ہیں۔ ولقد ذرایا جمنم من الجن والانس کہ ہم نے جہنم کیلئے بہت سے جن وانس جمع کررکھے ہیں۔ کہ آنکھ دی گر ديکھتے نہيں ہيں کان ديئے سنتے نہيں۔ ولهم اعين لايسمرون ساولهم اذان لايسمعون بما- فرمايا كه يدجار ياوَل كى مثل بي - اولتك كالانعام ہمر فرمایا کہ ان سے بھی بد تر ہیں بل مم اصل - کیونکہ حیوان اپنا کام کر ہے ہیں یقینی بات ہے کہ دنیا اور اسکی کل تعمتیں زوال پذیر ہیں۔ اور اسخرت اور اسکی تعمتیں لازوال ہیں۔ گر آدمی اسخرت کی بات نہیں کرتا۔ کیا یہ قلب مریض نہیں ؟ امام غزالی رحمتہ اللہ غلیہ فراتے ہیں کہ اصل موت قلب کا مریض ہونا ہے۔جوموت مشہور ہے یہ تو ایس ہے کہ جان گئی کہ جس طرح آدمی ایک تحرہ سے

70

دوسرے محمرہ میں چلا گیا۔ اگر دل زندہ ہو تو قبر میں جانے کے بعد زندہ ہے کیونکہ اس کا دل ایسی زندگی لے گیا ہے جو لازوال ہے یعنی اخروی زندگی۔ حل یستوی الاحیاء والاموات کہ ایمان والے جو زندہ ہیں وہ پخر والے برابر ہوسکتے ہیں۔ آج اپنے آدمی کے سامنے منیر میج اے لاکھ کھانے پڑے ہوں یا آسمان پر اڈرہا ہو اللہ تعالی نے اس کا نام مردہ کی صفت تیں لکھ دیا ہے۔ مثل الذی یذ کر رہ والذی لاید کر محمش الحی والمیت - حدیث ذاکر و شاکر ہونے کے بعد صوفیاء کرام اس چیز کو حقیقت کہتے ہیں۔ بہر حال جب قلب صحیح کام نہ کرے تو کان وغیرہ بھی بیمار ہوجاتے ہیں۔ تولایؤمنون کہ ایمان نہ لائیں گے ختم اللہ علی قلوبہم الخ- کہ دل ایسے بیمار ہوئے کہ حق نہ مانیں گے۔ وعلی شمعهم کہ حق کو سنیں گے بھی نہیں۔ اور استکھوں پر پردہ ہے کہ حق کو دیکھ بھی نہ سکیں گے۔ . 

درس بمبرم 11 ستمبر 1966ء

ی 👘 ال سے پہلے درس میں بیان تھا کہ جو لوگ ید قسمتی کی وجہ سے ایمان سے محروم میں اور اس محرومی پر مرینگے- ان کے متلعق ارشاد ہے کہ اللہ نے ان کے دلوں پر حق قبول کرنے سے مہر لگائی ہے۔ اور جن دیکھنے سے آنکھ پر پردہ اور حق سنے سے کانوں پر مہر لگا دی۔ یہاں ایک شبہ بیدا ہوتا ہے۔ الله تعالى كا ارشاد ہے ان الذين كفروا سواء عليهم ائنڈز نہم الخ- کہ ڈرائے یا نہ ڈرائے ایمان نہیں لائیں گے توایمان نہ لانا ممکن ہو گیا۔ کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے اور سچا ہے جب ایمان نہ لانے میں وہ معذور ہو گئے۔ تو وہ مخشر میں کہیں گے کہ اس کے ہم ایمان نہ لاسکے- حالانکہ میدان حشیر میں کوئی شخص معدور نہ يو گا۔

التد کابد ارشاد ب لايؤمنون تواس ارشاد س ان کی معدوری تابت نہیں ہوتی۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ کوئی مریض ڈاکٹر کے زیر علاج ہو۔ تو ڈاکٹر نے علاج اور پر سیز تجویز کی۔ لیکن وہ ڈاکٹر کی ہدایت کے خلاف بد پر بیزی کرتا ہے تو ایسی صورت میں انجام یہ ہوتا ہے کہ وہ بیماری عروج پر آجاتی ہے تو جب ڈاکٹر صاحب دوبارہ معائنہ کرتا ہے اور مرض کی علامات کو دیکھ کر صکم لگاتا ہے کہ لایفتح کہ یہ مریض درست نہ ہوگا۔ یعنی مرض لاعلاج ہو کبی۔ توہر عقلمندیہ سمجمتا ہے کہ اس کولاعلاج ڈاکٹر کے کہنے نے نہیں کیا۔ بلکہ اس کی بد پر بیزی کی وجہ سے ڈاکٹر کو کہنا پڑا کہ یہ مرض لاعلاج ہے۔ تو معلوم ہو گیا کہ ان کفار کی بھی یہی حالت ہے۔ کفار کی قسمیں کفار کی محیصہ ایسی قسمیں ہیں کہ حق کی عدادت میں محور بہت کام کرتے ہیں تو پھر معاملہ اس حد تک پہنچ جاتا ہے کہ اصلاح پر لانا ممکن نہیں ہوتا۔ جس طرح بقول بعض حضرات کے کہ

ہمارت اور پا کستان یا چین اور امریکہ کی عدادت جب اس حد تک برنچ

گتی ہے تو صلح کے سارے دروازے بند ہوگئے ہیں۔ تو حق کے ساتھ کفار کی دشمنی اس حد تک پہنچ جکی ہے کہ صلح ممکن نہیں تواس وقت اللہ نے فرمایا ان کی اندرونی اور بیرونی حالت کو دیکھ کر فرمایا کہ لايؤمنون ان لوگوں كو ايمان نصيب نه مركا۔ يعنى ايمان نه لائيں کے ڈاکٹر اور مریض کی مثال ہمی بعینہ ایس سے اگر ان کی باطنی استعداد حق وباطل کے ساتھ اتنے درجہ تک نہ ہوتی توالند تعالی سر گز لايومنون نه صحب تو معلوم مو كيا كه خبر دين سے لايومنون نهيں ہوتے بلکہ ان کے عمل کی وجہ سے لایؤمنون کمنا پڑا۔ اگر وہ بے ایمانی کی سرحد کو نہ پہنچتے تو الند بجائے لایؤمنوں کچتے فرض کرلو کہ ایک آدمی بهاول پور میں مر گیا تو ہم کہتے ہیں کہ فلال مر گیا وہ ہمارے اس کہنے نہیں مرابلکہ اس کے مرجانے کے بعد ہم نے کها که وه مرگیا۔ تو ہمیشہ بول واقعہ پیدا نہیں کرتا بلکہ واقعہ بول پیدا کتاہے۔ دوسراشر کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے کہ ہدایت قلب یا کان یا آنکھ کے راستہ سے آتی ہے۔ ختم اللہ علی قلوبہم 🛛 اللہ نے ارشاد فرمایا که به سب دروازے بند ہیں تو دروازہ بھی خود بند کیا اور پھر

فرمایا ولہم عذاب عظیم - کہ ان کے لیے عذاب عظیم ہے-

اس کا جواب یہ ہے کہ ایمان والا صرف اللہ کے بول کو دیکھتا ہے مگر آج کل بے علمی کا دور ہے اس لیے تشریح کرتا ہوں ارشاد یہ ہے کہ ہر عضو کو بیماری لاحق ہوتی ہے قلب کو بھی مرض لاحق ہوتی ہے۔ کلابل ران علی قلوبہم ما کا نوا یک بون۔ قرآن کا یہ محمال ہے کہ اگر ایک جگہ آیت بلا تشریح آئی ہے تو دوسری جگه باتشریح بیان کر دیتا ہے۔ بل ران علی قلوبہم ایک نوا یک بون-ان کے قلب پر زنگ لگ جکا ہے جو کچھ وہ کرتے تھے۔ اس آپت کے سلسلہ میں کچھ حدیث ہے اور جمتہ البالغہ میں اس کی تشریح ہے کہ اللہ نے انسانی دل کوایک خاص شکل دی ہے۔ یہ نہیں کہ انسان عمل کر کے ختم کرے تو شکل بھی ختم ہو گئی۔ نہ بلکہ اس نیکی نے قلب اور روح پر ایک روشنی پیدا کی۔ جو کسی حالت میں نہیں جاسکتی- تو خود عمل پائیدار ہے اور اس کا نور پائدار ہے۔ ہر نیکی اور بدی قلب پرایک تاریکی اور روشنی کا اثر چھوڑ جاتی ہے۔ توجب الله سے سرکٹی کا عمل کیا تو دل پر سیاہ نقطہ لگتا گیا تو یقینی بات ہے کہ جب تک روحانی طریقہ پر دل تکمل کالاہوجائے توبدایت بند

ہو جاتی ہے۔ اور بندش کس وجہ سے ہوئی ان کے بداعمال کی وجہ ے ہوئی۔ بخاری ومسلم شہریفین اذااذ نب العبد نقطت فی قلبہ سوداء فان تاب واستغفر طهر قلبه والاصار كالكوز- جب انسان گناه كرے تو اس کے قلب پر ایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے۔ اگر توبہ کرے تو دہل جاتا ہے اگر نہیں تو اس کوزئے کی طرح ہو جاتا ہے جس کو الگ پر رکھو تو اس کے نیچے والے حصہ کی طرح دل بھی کالا ہو جاتا ہے۔ ہمارے دل میں جو نور ہے وہ قلب ہے توالند تعالی نے اس کی دھلاقی کا انتظام کیا کہ استغفار کرو تو دھل جائے گا۔ شاہ ولی اللہ رحمتہ النَّد عليہ فرماتے ہيں اگر غلطی ہے گناہ کیا تو سیاہ نقطہ نہیں پڑتا۔ توسوال یہ ہے کہ مہر کب لگی اور کیوں لگی۔ تو دنیا میں تمام چیزوں کے نتائج معلوم ہیں۔ کہ ادمی نے زہر کھائی تو مر گیا۔ مارنے والا اللہ بے گر زہر کھائی تو اللہ تعالیٰ نے مار دیا۔ تو ختم اللہ کب فرمایا جب وہ جرائم کرتے کرتے سخری حد تک پہنچ گئے تویہ فرمانا ہی پڑالایؤمنون کہ ایمان نہیں لائیں گے۔ ابھی دیکھو کہ تر کی کے سابق صدر جمال گرسل کو نزع کی حالت لگے ہوئے حید ماہ ہو گئے ہیں کہ جان نہیں نکلی یہ عالم 🕞 دنیا میں گذر کیے گر اللہ تعالی اس کی جان نہیں نکالتا تو نہ جانے کس گناہ میں پکر اسوا ہے ایک بات یہ ہے کہ وہ یورپ کا دلدادہ تھا ترک مسلمانوں کو مغربی رنگ میں ڈھالنا جاہتا تھامکن ہے کہ اس کے میں میں نزع کی **حالت ت**اریخ انسانی میں اس کی شا**ل نہیں م**تی ۔ آج چیے ماہ گذر

اندر نفس ایمانی کی وجہ ہے یہ تکلیف ہوتا کہ وہ دھل جائے اور جنت کا مستحق بن جائے۔ ایک آدمی نے کہا کہ کافر پرخدا کی کوئی یکڑ نہیں۔ میں نے کہا کہ پیانسی والے کیلئے کوئی قانون نہیں کہ اگروہ روزانہ صدر یا کستان کو گالی دیہتا رہے تو اس کیلئے کوئی قانونی گرفت نہیں۔ اسی طرح کفار بھی بیمانسی والے ہیں ان کو دیگر جرائم میں پکڑنے کی کیا وجہ ہے گرہم سے اب تک یہ فیصلہ نہ ہو سکا کہ یورپ سا ب یا اللہ حق پر ہے۔ کارخانہ جات وغیرہ کی بات نہیں بس یورپ کی ہر وہ بات جو اللہ سے مکراتی ہو تو اس کو چھوڑ دو۔ تو ختم التد على قلوبهم الخر كم مهر اسباب كے بعد لكتى ہے اسباب سے پہلے نہیں لگتی- زہر کھانے والے کو زہر کھانے سے پہلے موت نہیں آتی حضرت تھا نوی رحمتہ الند علیہ سے کسی نے ختم الند علی قلوبہم الخ- کے بارے میں سوال کیا تو فرمایا کہ اللہ تعالی نے قلب، کان، آنکھ میں ایک طاقت ڈالی تھی کہ انسان حق جانے اور سر طاقت اللہ تعالی کی بخش ہے اور جب اللہ تعالی کی بخش پیجا استعمال ہو تو اللہ تعالی نعمت چیپن لیتا ہے۔ فرض کرلوا یک امیر آدمی کی غریب ادمی پر مهربان ہے ، ۱س کوماہانہ سوروب دیتا رہتا ہے گروہ ادی وی بیے اس کے خلاف استعمال کرتا ہے اگر اس بات کا علم اس امبر شخص کو پہنچ جائے کہ یہ امر بار بار مستعمل ہوچکا ہے تو وہ اس نعمت کو بند کر دیتا ہے۔ تو کیا یہ اس نمک حرام دوست کے غلط

کام کی وج سے بند ہوا ہے ؟ یا اس امير آدمى نے خود بند كرديا ہے۔ اسی طرح وہ کفار بھی کہ الند تعالی نے حق کی نعمت قلب، کان ً ادر آنکھ میں رکھی مگر وہ انہیں غلط استعمال کرتے تھے۔ حضور نبی كريم صلى التدعليه وسلم اور صحابة كرام كو تكليف ديت يتم - انتوں نے اللہ کی نعمت کواللہ تعالی کی دوستی کی بجائے دشمنی میں استعمال کیا۔ تو ہمر اللہ تعالی نے اعلان کر دیا۔ ختم اللہ علی قلوبہم الخ- کہ ہم نے نعمت چیپن کی کیونکہ انہوں نے نعمت کی بے قدری کی ہے۔ یہ مہر علم کے باوجود بھی آدمی کولگ جاتی ہے۔ ایک بار ایک کالج والول نے بلایا کہ یہاں خدائے اکار کرنے والے بہت ہیں آپ ۔ خدا تعالے کے بارے میں تقریر کرنا۔ تو اس تقریر میں میں نے مرغی اور انڈے والی مثال دی کہ عین وقت پر بچہ اندر سے اور ماں باہر سے جوٹ لگاتی ہے۔ الہام الهی کے ذریعہ سے یہ تمیان کررہا تھا کہ ایک سائنس کے پروفیسر صاحب نے ایک پرچہ دیا کہ جناب *ات ج*ل سائنس میں جدید تحقیق ہوئی ہے کہ ماں بھی چوٹ مارتی ہے لیکن جب بچہ اندہ میں مکمل طور پر پیدا ہو جاتا ہے تو اس کے سر پر ایک باریک سا سینگ پیدا ہو جاتا ہے اور بحہ نکل آنے کے ساتھ سینگ ختم ہوجاتا ہے اگر ختم نہ ہوتا توماں کے سینے کے نہیج آ<sup>کر</sup> اسے نقصان پہنچاتا۔ میں نے کہا اس سے میری دلیل اور پختہ ہو کی- تومیں نے کہا کہ یہ کام کس نے کیا کہ بچہ کو سینگ کس نے

دیا۔ ایک توخاص چونج کے مقام پر پھر اس سے کام لیکر اس کو ختم کس نے کیا۔ میں نے کہا سائنس میں جتنی توجیہات کرو گے ہخر الله من پر بات آ سیگی- یورب والے ان تمام عجا تبات قدرت کو دریافت کرنے کے باوجود خداتھا کے کو نہ پاسکے تو معلوم ہو گیا ختم الند على فكوبهم الخ كه مهر لك جكى ہے۔ أفرا سُتُ مَن اتخذ اللهُ هُوَاهُ اے انسان تونے ان کو دیکھا جنہوں نے اپنی خوامش کو خدا بنایا ہوا ہے۔ آج یہ مرض مسلمانوں میں بھی پھیل گیا ہے۔ کہ اللہ اور رسول کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے سوا مسلما نوں میں دولت اور دنیا : کی معبت آ گئی۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کا پورا معاشرہ دین سے کٹ کر دنیا میں مٹ گیا۔ دنیا کی محبت استدر پھیل گئی ہے کہ قلب میں اللہ اور رسول صلے اللہ علیہ وسلم کیلئے کوئی خانہ خالی نہ رہا۔ أفرا نبيتَ مَنِ اتخذَ الطُّهُ هَوَاهُ- وَأَصْلَهُ اللَّهِ عَلَى عَلَمُ الْحُتْمِ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلسه وَ جعل على بصره غِشادة فمن بعد الله أفلائد كرون وقالوًا ماهى الآحياتنا الدنيا نَمُوتُ رَحِيٰ وَما يُهلِكُنَا إِلَّالد بُهر وَمَالَهُمُ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّهُمُ إِلَّا يَظْنُون - ( اور ہمیں زمانے کی گردش ہلاک کرتی ہے) یہ سورۃ جاشیہ کی آیت ہے۔ اگر ہدایت کی خداداد نعمت جو قلب۔ کان اور آنکھ کو ملی ہے اسے غلط استعمال کیا توالند تعالے نے فرمایا وہ چھن گئی۔ پیران کے فعل کی وجہ سے چھن کئی ہے نہ کہ اللہ تعالیٰ نے خود چھینی ہے۔ دنیا میں جو تمام افعال ہوتے ہیں وہ تین چیزیں ہیں 1 - کا ئنات عرش

ہے فرش تک، 2-صفات کا مُنات مثلاً سورج کی گرمی وروشنی سورج کی صفت ہیں، 3-افعال انسانی سب لوگ اور انسانیت متفق ہے کہ یوری کا تنات و صفات کا تنات اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی ہیں۔ اور افعال کی دو قسمیں ہیں۔ اختیاری اور غیر اختیاری۔ غیر اختیاری کے بارے میں سب کا فیصلہ ہے کہ وہ بھی الند تعالے کے بنائے ہوئے ہیں۔ اور اختیاری یکہ نماز پڑھنا اور زکوۃ دینا وغیرہ۔ اس کے متعلق ہے کہ یہ ہم پیدا کرتے ہیں یا اللہ تعالیٰ پیدا کرتا ہے ؟ اس میں تین رائے ہیں کہ مؤمن کا نیک عمل اور کافر کا بدعمل۔ مطلب یہ کہ التٰد کا ارادہ بندہ سے ایسے فعل کرواتا ہے جس طرح قلم لکھنے والا پھیرتا ہے۔ صوفیاء کرام کا ایک گردہ ہے اور یورپ کے اونے درجہ کے جو فلاسفر، ہیں۔ جبریہ ہیں۔ وہ یہ کہتے ہیں کہ بندہ کی قدرت

کوافعال میں دخل نہیں بلکہ النہ ہی کرواتا ہے۔ معترلہ کا گروہ یہ کمتا ہے کہ النہ کو دخل نہیں بلکہ النہ ہی کرواتا ہے۔ معترلہ کا گروہ یہ کمتا ہیں بین ہیں اس کی تشریح دو سرے درس میں ہو گی۔ حضرت علیٰ کی مجلس میں ایک شخص آیا کہ ہم بااختیار ہیں کہ نہیں۔ فرمایا ایک پاؤل اٹھاؤ۔ اس نے اٹھا لیا پھر فرمایا دو سرا پاؤل اٹھاؤ اس نے عرض کیا کہ یہ نہیں ہو سکتا اس پر فرمایا کہ پہلا کام اختیار ہے اور دو سراجبر۔

درس تمبره . أفعال انساني كالخليق ولقدير یہ دومسلے ترتیب سے بیان ہول گے۔ · (1) انسانی افعال کی تخلیق۔ کہ کوئی انسان جو فعل و عمل کرتا ہے ان کا خالق کون ہے۔ (2) انسانی افعال کی تقدیر۔ کہ انسان جو فعل کرتا ے وہ تقدیر میں طے شدہ ہے کہ نہیں۔ پہلامسلہ کہ انسانی اعمال و افعال کا کون خالق ہے۔ تو یہاں دو چیزیں حکراتی ہیں۔ اس لے یہ

مسئلہ نہ صرف اسلام میں بلکہ پورے مذاہب میں مشکل بن گیا ہے۔ اگر یہ شکل اختیار کیجاتی ہے کہ بندہ جو فعل وعمل کرتا ہے وہ خدا ہی کرتا ہے اور بندہ کو کوئی دخل نہیں تو پھر جزاء و سرا کا سلسلہ عدل الہی کے خلاف ہے۔ اور اگر یہ ہو کہ سب کچھ بندہ کرتا ہے اور النّہ تعالیٰ کو کوئی دخل نہیں تو النہ تعالیٰ کی عظمت پر دخل پڑتا ہے کہ خدائی النہ کی ہے اور بندہ جا ہے جو کچھ کرتا رہے۔ یہ تو غلط ہے۔ کہ خدائی النہ کی حکومت کے خلاف ہے۔ تو اس لیے اس مسلے کا ط

3 4

د شوار ہوا۔ امام رازی رحمتہ اللہ جیسے عالم نے اس آیت ختم اللہ علی قلوبہم الخ کی تفسیر میں پورے غیر مذاہب کا جواب دیا ہے۔ اور ا کے چل کر فرماتے ہیں کہ مجھے اس مسئلہ کی کوئی خسر نہیں بس الند ہی جانتے ہیں۔ بس صرف اللہ تعالے کے فرمان کے بعد ہماری دلیل کوئی معنی نہیں رکھتی دیکھو حقیقت میں یہ ہے کہ کیا قلی اور مزدور کسی فلاسفر کی بات شمجہ سکتے ہیں ؟ تو اگر کچھ باتیں ہماری عقل نه آئیں ہماری سمجھ نہ آئیں تو یہ کھنا کہ یہ غلط ہیں بلکہ ہماری عقل ناقص ہے۔ جمع الفوائد کی حدیث یاک ہے کہ جو ان دو مسلوں میں بلا تحقیق ایمان لائے گا وہ جنت میں جائیگا۔ اگر تحقیق کی تو التٰد تعالے کے ہاں بھی تحقیق ہو گی۔ تو بلا تحقیق مانے میں فائدہ ے- آج کل انسان عمل کرنے کی خاطر مسائل نہیں پوچھتے بلکہ دماغی فرحت کی خاطر مسئلہ تقدیر وغیرہ پوچھتے ہیں۔ کما ان للبصر حداً لايتحاوزه كذالك للعقل خلايتحاوزه-یہ دعویٰ کرنا کہ ہماری عقل کی پہنچ ہر جگہ ہو گی۔ یہ غلط ہے۔ ہم بھی اس آیت کی تفسیر میں نہ پڑتے گر آج کل عقیدہ ۔ بگڑنے کا خطرہ ہے اس لیے وصاحت کرتا ہوں۔ لیکن آیکو ایک خاص مسئلہ واضح کرتا ہوں کہ تقدیر اور افعال کا خالق۔ یہ دو نوں اسلام کے مسئلے ہیں۔ صرف مولوی سے پوچھنا چاہئے؟ نہیں بلکہ ہر مذہب والوں سے پوچھنا چاہئے۔ یہ دہریہ منکر خدا یہود وغیرہ سب کے ذمہ

ہے۔ مطلب یہ کہ جو کوئی پوچے ہم اسے یہ کہ سکتے ہیں کہ آپ بھی اسے حل کر دو۔ دہریہ کے سلسلہ میں ایک قصہ ذکر کروں۔ علیکڑھ کالج میں ایک مسلم سائنس دان تھا اس کو سائنس کے مطالعہ نے ایے فلسفہ ہیر پہنچایا کہ خدا تعالیٰ کا انکار کرنے لگا۔ تواسے معلوم تھا کہ الکار نہیں کرنا چاہئے۔ کیونکہ یہ علم یورپین ممالک کا ہے۔ تو دہ میرے پاس دارالعلوم دیوبند آیا یہ عصر اور مغرب کا درمیانی وقت تھا۔ میں نے کہا کہ وقت تو بہت تنگ ہے اس لئے اسلام کے خلاف جو سب سے برا مشکل سوال ہو وہ آج بیان کریں باقی کل کر لیں گے۔ تواس نے یہی تقدیر اور افعال کا خالق والا کیا۔ تو وہ فلسفی تھا اور (1) فلسفہ بغیر علت و سبب کے بیان نہیں ہو سکتا ایک تویہ اور (2) دوسرا فلسفہ کیلتے قانون یہ ہے کہ ایک چیز اگر ایک مکان میں ہے اور اگر وہ ددسرے مکان میں ہو تواس کے لیے خاص سبب کی ضرورت ہے اور رکھنے والے نے رکھا ہے (3) اور فلسفہ کیلئے تیسرا قانون بیہ کہ ایک چیز کی مغتلف زمانہ میں ہو سکتی ہے۔ تو خاص جگہ پر ہونا یہ بھی کی خاص سبب کیوم سے ہوتا ہے۔ جس طرح آپ روزانه مسجد میں آتے ہیں گر جمعہ اور اتوار کو خاص درس قرآنِ کیوجہ سے آتے، بیں-میں نے کہاکہاں سے تشریف لائے۔ کہا علیگڑھ سے میں نے کہا کب تشیریف لانے کہا کہ فلال دن - میں پ نے کہا کہ علیگڑھ سے آنا یہ ایک حرکت ہے۔ آپ خاص اس دن

3

کیوں آئے کی دوسرے دن آجاتے۔ کہا کہ دہلی علاج کروانے کیلئے۔ میں نے کہا کہ بیماری کیوں ہوئی۔ کہا کہ فلال چیز کھائی تھی۔ میں نے کہا کہ وہ چیز آپ اس وقت کے علاوہ اور وقتوں میں بھی کھا سکتے تھے۔ تو کیوں جو اس کے بیچھے لکا تو تحسبرا گیا۔ کہنے لگا کہ اس طرح تو کیوں میرا پیچا نہ چھوڑے گا۔ تو دس منٹ بعد کہنے لگا کہ میرا پہلامسلہ توحل ہو گیا۔ یعنی خدا کا قائل ہو گیا۔ کیونکہ کیوں کا جو دور چلا تعا- سخریہ خدا تک جا پہنچتا اس لیے مان گیا۔ تو اس سے میرامطلب پر ہے کہ پر سوالات روں کے دہر پر وغیرہ سے بھی کر سکتے ہیں۔ کہ یہ کام کیوں ہوا وغیرہ۔ تو تمام منگرین خدا۔ و محبین خدا کا یہ فرض ہے کہ وہ ہر مسلہ کو دیکھیں کہ اسکی ہفرّی کرمی کھاں جا پہنچتی ہے۔ تویہ مسئلہ عقلی و نقلی دونوں اعتبار سے مشکل ہے۔ نقلی اعتبار ان الذین امنوا و عملو الصلحت الخ که جو نیک عمل کرتے ہیں وہ کامیاب ہیں۔ اس آیت میں اعمال۔ انسان کی طرف منسوب ہیں۔ اور کچھ آیتیں ایسی ہیں جن میں ہم پر خدا کی حکومت قائم ہے۔ واللہ خلفتم والعملون- کہ اللہ نے تمہیں اور تمہارے اعمال کو بنایا ہے۔ اور کچھ آیتوں میں دو نوں موجود ہیں انک نعبد و الک نستعین- کہ عبادت بھی تیری کرتے ہیں اور مدد بھی تم سے مائکتے ہیں۔ تو ایک ہیں جسریہ مثلاً یورپ کے اویجے درجہ کے جو فلاسفر ہیں وہ کہتے ہیں کہ بندہ جو تحچھ کرتا ہے وہ اللہ کے حکم سے کرتا

ہے اور بندہ کو کوئی دخل نہیں۔ صوفیاء کی اکثر تعداداسی عقیدہ میں ہے۔ جبریوں نے اس میں اللہ تعالے کی عظمت سمجھی۔ ان کل من في الموت و الارض الخ اس بات كو سر ايك ما نتا ہے كم پورى کا مُنات کا خالق اللہ تعالیے ہے۔ باقی رہا کہ انسان کے فعل وغمل کا کون خالق ہے۔ تویہ تو قطعی فیصلہ ہے کہ انسان کے غیر اختیاری اعمال الله تعالى في بيدا كے بيں - اور باقى رہ كے احتيارى اعمال ان کی پیدائش بھی اللہ تعالیٰ نے کی ہے۔معتر نہ نے کہا کہ افعال کا خالق صرف بندہ ہے اللہ تعالیے کو کوئی دخل نہیں۔ یہ دونوں غلط ہیں۔ تو غلطی میں زیادہ جسریہ فرقہ ہے۔ مثلاً آپ کسی گلی سے گذریں اور کتاتم پر بھونکے۔ تو کتا پتھر مارنے پر مارنے والے کے ہیچھے دوڑے گا نہ کہ بتمر کے بیچھے تو کتے کو بھی اس قدر شعور ہے کہ افتیار ارنے والار کھتا ہے۔ توجا نور بھی یہ سمجتا ہے کہ مارنے والا اپنے اختیار سے مار رہا ہے۔ ایک آدمی نے اعتراض کیا کہ بعض کتے ہتمر کے پیچھے بھاگتے ہیں۔ کچھ آیتیں جسریہ کی غلطی میں ہیں اور کچھ آیتیں معترلہ کی غلطی میں ہیں۔ جسریہ نے عظمت کو لیا اور عدل کو نظر انداز کر دیا۔ معتر نہ نے عدل کو لیا اور عظمت اللہ کو ترک کیا۔ اور اسلام کے صحیح مذہب میں ہمارے تصور، ارادہ کو اور خدا کے ارادہ کو بھی دخل ہے اس کے اللہ تعالیٰ کی البی بدستور ہے۔ میں کچھ آیات کا ذخیرہ پیش کرتا ہوں کہ ہم اللہ تعالیٰ کی خداقی

ے خارج نہیں۔ واللہ خلفتهم و ما تعملون - خلق کل شيِّ فقدرہ تقدیرا۔ افمن يخلق حمن لايخلق- آگے چل کر حضور نبی کريم صلے اللہ عليہ وسلم نے اپنے ارشاد گرامی سے اس معاملہ کو طے کیا۔ حضرت علیؓ سے مروی ہے کہ فرمایا حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے انامااصا بک کم یکن لیخط کے۔ دنیا میں جو لکلیف تجمع پہنچی ہے۔ یہ ناممکن ہے کہ تم کو نہ پہنچتی۔ اور جو تیرے باتھ نہ آئی یہ ممکن نہیں تھی کہ تیرے باتھ میں آتی ولومت اور جواس عقیدہ کے خلاف مرجائے گا دہ جسم میں جا کیگا۔ تو اس سلسلہ میں کہ صحابہ کرائم نے اس کو کیسے سمجا۔ اگریہ واقعہ پیش نہ آتا توصحابه كرام كااس مسله پر پہنچنا ہم تک نہ پہنچتا۔ تاریخ ابن خلدون میں ذکر ہے کہ حضرت عمر فاروق اعظم نے ایک مرتبہ بثام کے علاقہ کا دورہ کرنے کا ارادہ کیا۔ یہ ملک اس وقت عیسا نیوں کا تھا تو سواری کیلئے ایک اونٹ ہے اور ایک غلام بھی ساتھ ہے تو منزل بمنزل تبديل ہوتے گئے - کيا آج کا ڈپٹی مشتر ايسا کر گا ؟ يہ تو آج کا پٹواری میں نہ کریگا۔ تو بیت المقدس کی جاتی لینے کے وقت سراروں کی تعداد میں عیسائی شہر کے باہر کھڑے تھے۔ تواس وقت او نٹ پر سواری کی باری غلام کی تھی - تو غلام نے کہا کہ آپ سوار ہوجائیں فرمایا کہ ہماری عزمت ایمان کی وجہ سے ہے۔ نہ کہ اونٹ کی سواری سے۔ خدا کی قدرت دیکھو کہ عیسا نیوں نے ہتھیار

ڈالدتے اور کہا کہ آپ صلح کیلئے جو تحیہ کہیں گے ہم وی مانیں گے یوجا گیا کہ اتنی جلدی ہتھیار کیوں ڈالڈ ہے کہا ہماری کتا ہوں میں و ذکر ہے کہ رسول اللہ صلے اللہ علیہ وسلم کا صحابی ایسے غلام کو او نٹ ۔ سوار کر کے بیت المقدس آئگا۔ تو بات مسئلہ کی ہے۔ کہ جب بيت المقدس كاصلح نامه تحمل طور يرفط موكيا توجهان حضرت فاروق اعظم تشريف ليجانا جاست تھے تو وہاں کی مرض کی وبا پھیلی موتى تمني توسيدنا فاروق اعظم في مشوره ليا-وشاورهم في الامر- ير ارتثاد حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو ہے جو بورے جان سے بر کھی ہے۔ یعنی آپکو بھی مشورہ کا حکم ہے۔ تو سیہ سالار حضرت ا بوعبیدہ نے وبا کی اطلاع دی کہ جہاں آپ جانا جاہتے ہیں وہاں تو وبا پھیلی ہوتی ہے وہاں سے ہزاروں جنازے اٹھتے ہیں۔ تو آپنے مہاجرین سے رائے لی ان کے دو گروہ ہو گئے ایک جانے کا مشورہ دے اور دوسرا نہ جانے کا- ہمر آپ نے انصار سے رائے لی ان کے بھی دو گروہ ہوگئے۔ بھر آپ نے ان سے مشورہ لیا جو فتح کمہ کے بعد مسلمان ہوئے تھے انہوں نے متفقہ فیصلہ دیا کہ آپ نہ جائیں نو فاروق اعظم نے فرمایا میری رائے متفقہ فیصلے کے موافق ہے۔ یہ فیصلہ سمرغ کے مقام پر ہوا تو حضرت ابوعبیدہ ترجملہ الفرمن تقدیر اللَّم کہ تم اللہ کی قدرت سے ہما گتے ہو۔ آپ نے فوراً فرمایا ہم ایک تقدیر سے دوسری تفدیر کیطرف بیا گتے ہیں۔ پھر مثال فرمانی ک<sup>ہ جو</sup>

r.1

شخص سر سبز ککڑے میں اونٹ چرائیگا کیا وہ اللہ کی تقدیر ہے۔ چرائیکا یا ایٹر کی تقدیر کے خلاف- کہا کہ ایٹر کی تقدیر سے- اور جو رمین کے خشک حصہ میں اونٹ چرائیگا تو کیا یہ تقدیر الہی کے ما تحت جرائیکا یا کہ سین بحکہا بال خدا تعالیے کی تقدیر کے تحت جرائیگا۔ تو اپنی مرضی سے زمین کے کون سے حصہ میں اونٹ جرائيگا- كها كه مسر سبز علاقه ميں- تو اس پر سيدنا فاروق العظم نے فرمایا که میں سر سبز علاقہ میں جارہا ہوں۔ دیکھو سید نا حضرت عمر کا خیمہ نہ تعاصرت ایک تمبل تھا۔ یہے بچھاتے تو تمبل اور اگر درخت پر لطاتے تو خیمہ بن جاتا۔ باقی دوسرے درس میں بتان کرو لگا۔ · · ·

٣٧

درس تمبرا" 18 ستمبر 1966ء

مت المراقدير

ال سے پہلے درس میں اس مسلم کا بیان مواکم انسان جو فعل کرتا ہے۔ اسے خود پیدا کرتا ہے یاخدا تعالے پیدا کرتا ہے۔ تواس میں کچھ حضہ بندیے گانے اور کچھ حصہ خدا کا ہے۔ جبریہ ایک گردہ ہے وہ کہتا ہے کہ سب کچھ خدا تعالے کرتا ہے۔ بندے کا اس میں کوئی تعلق نہیں - مادی طبقہ کہتا ہے کہ سب کچھ بندہ کرتا ہے۔ خدا تعالی کا اس میں کوئی تعلق نہیں۔ اور صحیح یہ ہے۔ كر تحيد جمير بندب كاب اور تحيد جمير خدا تعالي كاب- يدمسله ایسا ہے کہ عقل عاجز ہے۔ بندہ جو فعل کرتا ہے اگر وہ سب اللہ تعالم کا حصبہ ہے تو بندے کو سرا کیوں ملتی ہے تو پھر تعزیری جرم فضول ہیں۔ عدالتین بے کار نہیں۔ توعقل نے یہ فیصلہ دیا کہ اس میں انسان کو کوئی دخل ہے۔ لیکن عقل نے دوسرا فیصلہ یہ کیا کہ انسان کے ذمبہ تب ہے کہ وہ ایک ایک ذرہ سے واقف ہو۔ جو تهيں-مثلاً خطرلکھنے والاا گر حروف تہمی، کلیہ، فعل وغیرہ یعنی گرائمر

نہیں جانتا تووہ کیسے خط لکھے گا۔ انسان جو فعل کرتا ہے اس کا نام حرکت ہے اور انسان اپنی ہر حرکت سے واقف نہیں۔ اس سلسلہ میں اس کا دل کچیہ کاروائی کرتا ہے۔ کہ وہ خیال کرتا ہے۔ کچیہ اس کے یاؤں کرتے ہیں کہ وہ چلتے اور مرمتے پھرتے ہیں- پھر باقی اعصاء کا حصہ ہے کہ وہ اپنی اپنی جگہ حرکت کرتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ وہ گھر سے مجد تک آتے ہوئے کتنے قدم چلا- اس کے یاؤں کتنے بار مڑے اور کتنے بار سمٹے۔ کیتنے بار ایسے خیال آیا۔ کیا اس كامستقل اراده تهايا وه ايس مي چلا گيا- انسان اين اعمال و افعال سے ہم کیر یعنی مکمل واقف نہیں۔ اس طرح المنی کتب میں نقل کے اعتبار سے اٹل فیصلہ ہے۔ اللہ تعالیٰے نے کہمیٰ پہاڑ، ديوار كونهين كما كه ايمان لايا- يه صرف انسان كيلي كها گيا جهاد، كفر، بک و بد، خیروشر میں صرف انسان کو مخاطب کیا۔ باقی چیزوں کو نہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ انسان کو اپنے اپنے اعمال میں دخل ضرور ہے۔ ابھی کا واقعہ ہے کہ ایک لعلیم یافتہ خاتون نے دوسری حورت كو كها كه تم فلال دن راولېند مي آجا ناميں بھی پہنچ جاوئگی۔ تو دوسري خاتون في تحما كمرانشا الله تواسين جواب ديا (نعوذ بالله) انشاء الله محمنا مجمع نا گوار گذرتا ہے۔ یہ ہے آج کی تعلیم کا اثر۔ ہم تو جو کچیے ہٹیں ہی سہی ہمارے ہادی اکبر صلے التبر علیہ وسلم کو بھی تو حکم ، ہے کہ انشاءاللہ فرمایا کریں - ایک دفعہ کفار نے مسلما یوں سے کہا کہ

3

حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم سے تین سوال پوچیں۔ (1)ذوالقرنین کے متعلق (2)اصحاب کھن کے متعلق (3)روج کی بابت۔ آپ نے فرمایا کل جواب دولگا۔ انشاءاللہ نہیں فرمایا بھول گئے۔ تو کئی دن گذر گے اللہ تعالے کی طرف سے کوئی جواب نہ آیا آپ بہت پریشان موتے ۔ کئی دن بعد وجی آئی ۔ پہلے دو قصے تفصیل سے بیان ہوئے گر تیسرے کی بابت جواب ملا کہ اس کا علم صرف اللہ تعالے کو ہے۔ آج توانشاءاللہ کھنا ناگوار گذرتا ہے حالانکہ یہ انسان کا ضروری جزو ہے گر حیرت کی بات ہے کہ انسان کو اس کا علم نہیں۔ اس کے ساتھ کہا گیا کہ اے پیغمبر مت کہیں کوئی بات آئندہ کرنے کی گرانشاءاللہ ضرور کہیں۔ یہ اس لیے فرمایا کہ فرض کیا کہ ہم نے پورے اسباب تیار کئے۔ وہ کام بالکل تیار ہے تو نہیں ہو سکتا جب تک اللہ کا منشاء نہو ۔ فرض کریں تحصیلدار کے عہدے کیلئے جو ڈگری لازمی ہے وہ بھی ایک امیدوار کے پاس ہے۔ کاغذات تیار ہیں۔ دہمی-سی وغیرہ نے بھی سفارشکر دی گُر محکمہ عالیہ کیطرف منظوری ضروری ہے۔ بعینہ ہر کام کیلئے اللہ کی منشاء ضروری ہے۔ انسان کو خلق کی صفت عطا نہیں ہوئی۔ خلق کہتے ہیں کرایک چیز سو فیصد نه ہواور وہ چیز بنالیں۔ جیسے ایشی ذرات دنیا میں موجودہ مواد سے بنائے گئے۔ موٹر کی مشینر ی لوہا سے تیار ہوئی <sup>اور</sup> لوہا دیگر ذرات سے بنایا گیا۔ وہ ذرات اللہ کے بنائے ہوئے

۴ ۲

ہیں۔ اسی طرح ہا ئیڈروجن بم، ہوا تی جہاز و دیگر ایجادات وغیرہ کیا اللہ کی مخلوق کی ہوئی چیزوں یا ذرات کی محتاج نہیں بی انسان اللہ کی پیدا کردہ چیزوں کو موڑ توڑ کر سکتا ہے۔ اللہ تعالے نے انسان کو چند صفات عطا کی ہیں۔ (1) ارادہ کی صفت (2) علم کی صفت، انسان اور حیوان کو ارادہ کی صفات عطا کی ہیں۔ پانی بلندی سے پستی کی طرف اور آگ بستی سے بلندی کی طرف چلتے ہیں۔ اللہ نے صرف انسان اور حیوان کو ارادہ کی صفت عطا کی ہے۔ حیوان کا ارادہ صرف بیٹ کے گرد رہتا ہے۔ بیل کا جوڑا، ہل وغیرہ انسان کی خدمت کیلئے ہے۔ بیل پیاسا تھا اس کے ارادہ کی صفت نے اسے ابمارا کہ یانی پی لو۔ اور بھوکا تما تو ارادہ کی صفت نے کہا کہ فلال کھاس کھا لو۔ گرمی سخت ہو توصفت ارادہ اسے ٹھند می حکمہ لے آتی ہے۔ گربیل کوجس مقصد کیلئے بنایا گیا وہ اپنی مرضی سے نہیں کر سکتا۔ بلکہ انسان اس سے جسری خدمت لیتا ہے۔معلوم ہوا کہ جا نور اینے پیٹ کاکام تواینے ارادے سے کرتا ہے گرجس کام کیلئے وہ یبدا ہوا وہ خود نہیں کر سکتا بلکہ انسان اس سے زبر دستی لیتا ہے۔ گر انسان اینے پیٹ کا کام بھی اپنے ارادہ سے کرتا ہے اور دوسرے کام بھی اپنے ارادہ سے کرتا ہے۔عبادت اپنے ارادہ سے کرتا ہے۔ دین نام ہے دل کی خوشی اور رصاء سے اللہ اور اسکے رسول صلے اللہ علیہ وسلم کو ماننا۔ گویا ارادہ کی صفت انسان خود کرتا ہے۔ ارادہ کی

دوصوتیں ہیں۔ (1) قصد مصمم (2) قصد غیر مصمم۔ یکا ارادہ وہ ہے کہ جس کے بعد کام ہوجائے۔ کچا ارادہ وہ ہے جس کے بعد کام نہ ہو۔ اللہ نے یہ ارادہ کیا کہ کا تنات کا کارخانہ تو میری قدرت میں ہے۔ گر اتنا کرتا ہوں کہ انسان جب کی کام کے ساتھ پکا ارادہ کرے تو اکثر وہ کام پیدا کروں گا۔ سلاً ایک آدمی نے درس میں آنے کا قصد مصمم کیا تو گھر سے مجد تک حرکت کیلنے فعل کی تخلیق اللہ نے کی۔ خدا تعالیٰ پیاس بجانا اور بھوک ہٹانا تخلیق کرتا ہے۔ روٹی یکانے کیلئے آگ تخلیق کرتا ہے۔ اللہ تعالے لے قصد مصمم کی تخلیق انسان کے بس میں دیدی- ایک بست ہماری بتمر موجود ہوا ہے کہا جائے اسے ہٹاؤلیکن باتھ مت لگاڈا گریا تھ لگایا تو پھر ہم اٹھائیں گے لیکن جواب تمہارا طلب کریں گے۔ بندہ اگر قصد کرے اور پھر اس کا اختیار نہ ہو تو پھر عاجزی ہے۔ اللہ تعالے بندے کوعاجز نہیں رکھنا چاہتا بلکہ منتار بنا ناچاہتا ہے اس کے اسے اختیار دیتا ہے کہ تم مصمم ارادہ کرویہ کام ہوجائے گا۔ گر کبھی کبھی اسے توڑتا ہے۔ چونکہ اگر ایسا نہ کرتا تو انسان کو کام کیلئے اللہ کی عاجزی نه رہتی۔ تو معلوم ہوا کہ خیرو شر وغیرہ کی تخلیق تو اللہ تعالے کی ہے مگر قصد انسان کا کام ہے۔ اب بیدا کرنے والا بری ہے اور کرنے والا پکڑا گیا۔ خالق اعمال خدا ہے۔ اور کاسب بندہ ہے۔ کسب قصد کا نام ہے۔ دن کو سبز جھند کمی دکھائی جائے تو

r A

گار می جلتی ہے کہ لائن ٹھیک ہے۔ گر سرخ سے نہیں چلتی۔ اور رات کو سرخ اور سبزبتی سے گام لیا جاتا ہے۔ اب اگر سبز جھند میں ہلاتی اور آگے پلیٹ فارم پر دوسری کھر بی تھی گاڑیوں کی تکر ہوتی۔ حاد ثہ ہوا جھند میں والاکھتا ہے کہ ڈرائیور نے انجن کو حرکت دمی چلایا-کارڈ نے حکم ذیا۔ تو اصل مجرم یہی دوہیں۔ تو پھر ڈرا نیور سے پوچھا کیا تو اس نے کہا میں کیا کرتا جھند می والا جھند می نہ ہلاتا تو حادثہ نہ ہوتا۔ اب یہ دیکھیں جھند می والاا یک طرف کھڑا تھا اس نے گاڑی کو باتھ تک نہیں لگایا۔ گراصلی مجرم وہی ہے۔ اس طرح انسان الند کے اسباب کواشارہ کرتا ہے کہ آمیدان ہموار نے ارادہ کا کرلیا گیا ہے اب تہاری دیر ہے تو کام کے اسباب اور کام پیدا کر نیوا لے کے مقابلہ میں بلانے والے کا ریادہ قصور ہے۔ , ×, ------. 4.2 1 \*\* 1 ··· 4

درس تمبر سمبر 1966ء

اس ہے پہلے درس میں یہ بیان ہوا تھا کہ انسان جو کرتا ہے۔ تو پکا ارادہ بندہ کی طرف سے ہوتا ہے لیکن تخلیق اللہ کرتا ہے اور ذمہ داری قاصد پر ہے۔ میں نے ریل کی مثال دی تھی۔ اس معاملہ میں صحیح مسلک ٹیہی کہے جو بیان ہوا البتہ باقی یہ رہ گیا کہ ہمارے افعال کا خالق خدا تعالیٰ ہے۔ اس میں حکمت کیا ہے ؟ اگر ہم اپنے افعال کے خود خالق ہوتے تو کیا نقصان ہوتا۔ پہلے درس میں جو کچھ بیان کیا گیا وہ حق مسلک تھا۔ اس میں حکت کیا ہے؟ پہلے یہ کہ یہ کام عظمت خداوندی کے خلاف ہے کہ اس کے کارخانے میں اور اس کی حکومت میں کسی اور کی بات بھی چل سکے-یہ توایک گور نربھی اتنا براشت نہ کرے گا کہ میرے دائرہ میں کس اور کی بات چلے۔ اور یہی وجہ ہے کہ جب کوئی ایک حکومت دوسری حکومت کے اندرونی معاملہ میں دخل دیتی ہے تو اس کو کھا جاتا ہے کہ یہ ہمارا اپنا اندرونی معاملہ ہے آپ کا کیا مطلب- تو یہ

بین الاقوامی قانون ہے۔ اب متعین یہ کرنا ہے کہ التٰد کا دائرہ حکومت کتنا ہے۔ قرآن اور تمام مذاہب اس کو تسلیم کرتے ہیں کہ ولند مافی السموت والارض پوری کا تنات اللہ کے حکم کے تحت ہے۔ تو اللہ کی حکومت میں یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ دو سرے لوگ مداخلت کریں اور مداخلت بھی بہت سے معاملات میں۔ اگر انسان اپنے سر افعال کا خالق بن جائے تو لاکھوں افعال میں غیر اللہ نے مداخلت کی۔ ۔ تواس کی عظمت کا تقاصا یہ ہے کہ تخلیق کا تعلق اللہ سے بے اور باقی کوشش یا قصد مصم آپ کی طرف سے بے فرض کر لوایک عہدے کے مل جانے کا اختیار ایک افسر سے متعلق ہے اس کا معنی یہ کہ جو آدمی اس عہدہ کی خواہش رکھے تو وہ کوش جاری رکھے گمرعہدہ جب لیے گا جب وہ ہفیسر اعلی دستخط کرے گا تواللد کی بادشاہی کیا، انسان سے بھی تحرور ہے۔ گریفین سے اللہ کی بادشای قوی تر ہے۔ تو فرمایا کہ شمریا نیک کام کی کوشش آپ کی طرف سے ہو اور کام کا ہونا اللہ کی طرف سے ہے۔ یہ اہلینٹ و الجماعت كامذمب ہے۔حنفیہ، مالکیہٰ، شافعیہ، حنبلیہ اور اہل حدیث یہ ان تمام کامسلک ہے۔ منهاج السنته النبويه يه كتاب جار جلدول ميں لکھی گی سے۔ شیعہ اور منکروں کی بات کی تردید میں یہ کتابیں لکھی گئی ہیں-

01

جلد دوم صفحہ 26، 27، 28 پر لکھا ہے کہ خالق اللہ ہے اور قاصد بندہ ہے۔ اور بندہ کو بھی نسبت درست ہے کیونکہ آگے چل کر اسے جزاو سرا کا مالک بننا ہے۔ توبندہ سبب بن گیا۔ تو قرآن وحدیث میں اسباب وسبب کی طرف نسبت ہے۔ جس طرح ہم کہتے ہیں کہ زمین نے چل دیا وغیرہ۔ ایک حکمت پٰہ ہوئی کہ اللہ کی عظمت کا یہی تقاصا ہے کہ خالق افعال اللہ ہے۔ دوسری حکمت: دوسری حکمت به که الله خالق ہے نہ کہ ہم اس میں ہماری اصلاح ہے کہ فرو تکبر نہ ہو۔ تا کہ بندہ یہ نہ کھے کہ میں نے یہ پیدا کیا اور میں نے وہ کیا۔ توجب اللہ تعالے خالق موا تواس پر بنده کوئی فخر نہیں کر سکتا۔ جو نیکی ویدی کرواس پر فرنه کرو۔ اگر نیکی کی اور اس پر فرنه کیا بلکه عاجزی کی توی<u>ه م</u>ض تہاری نجات ہے۔ لاید خل اُحد تحم الجنت بعملہ ولا انت یار سول اللہ ولاانا الاان يحفص الند برحمته- بندہ الند تعالے کے فصل سے جنت میں جائیگا نہ کہ عمل صالح سے مثلاً ایک آدمی نیک عمل، نمازادا کرتا ہے۔ تو نماز میں ایک قول ہے جو زبان سے ادا ہوتا ہے۔ اور دوسراعمل ہے کہ رکوع سجود وغیرہ کرنا۔ تو عمل کی طاقت بدن میں ہے اور قول کی طاقت زبان میں ہے۔ یہ طاقت کس نے عطا کی اخر النّد تعاليہ نے عطاء کی۔ سید عطاء النّد شاہ بخاری رحمتہ النَّد عِلیہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے بیٹے کو کہنا جاہا کہ فلال چیز تھر سے لاؤ گمر

فالج كيوجه سے نہ كہ سكا توميں رو پڑا يااللد ميں تو اين آب كو را خطیب جانتا تما گر یہ قوت تو سب تیری طرف سے ہے۔ بندہ تو محض عاجز ہے کہ آج ایک جملہ بھی نہیں بول سکتا۔ ہمارا قصد اور ارادہ کے سوائح پی نہیں۔ تو باقی ساری چیز اللہ کی ہوئی۔ جب سب چیز الند کی ہوئی تو پھر اس کا فصل ہونا ضروری ہے کہ الند تعالے نے ہم سے نیکی کا کام لیا ہے۔ توفيق نيكي، توفيق عمل، قبوليت عمل يه الله تعالے کے فصل کے ماتحت ہیں۔ حضرت اشرف علی تمانوی رحمتہ الٹد وعظ و تقریر کے بڑے امام تھے۔ دو اڑھا تی سو وعظ چھپ گئے، میں اور لوگ ہدایت یا رہے، میں - فرماتے ، میں کہ میری تقریر کا عام چرچا ہوا اور شہرت ہوئی۔ تو ایک تھا نہ بھون کے قریب گاؤں <sup>•</sup> میں جلسہ ہوا۔ جلسہ گاہ میں جب گیا تو دل میں خیال <sup>س</sup>ایا کہ اشرف علی تواحیا وعظہ کرتا ہے۔ توسیسج پر خطبہ وغیرہ پڑھا کچھ تلاوت کی پھر ترجمہ کیا اب آگے کوئی مضمون چلاتا ہوں تو ذہن میں تحییہ نہیں آتا یمر پرانے وعظوں کو یاد کیا گر ذہن میں کوئی مضمون نہ آیا۔ دیکھویاد دلانے والااگریاد نہ دلائے تویاد کیسے آئے۔ دیکھووعظ بھی گاؤں میں ے کی بڑے شہر میں نہیں۔ پھرصاف کہہ دیا کہ میرے ذہن میں کوئی مضمون نہیں جب کوئی مضمون ذہن میں آیا اور اللہ تعالی نے توفیق دی تو عرض کرو لگا- اس کے بعد گھر آیا تومیں نے کہا کہ

یب چیز کامالک اللہ ہے تو کیا چیز ہے۔ بہر حال افعال کا خالق خدا ہے وہاں سے چیز آئی تو آئیگی و گرنہ نہیں۔ وما بکم من نعمتہ فمن اللہ تہارے پاس جو بھی نعمت ہے۔الٹد کی طرف سے توایک فائدہ 🕻 مند چیزیه که عظمت خدادی دوم فخرو تکبر نه مواور تیسری چیز تکمیل عبدیت که انسان مر وقت اینے آپ کو بندہ اور عاجز شمجے- تو تحمیل عبدیت اس طرح ہو گی کہ پہلے زمانہ میں مالک غلام کو جو اختیار دیتا وہ اس کے علادہ کوئی تبدیلی نہیں کر سکتا تھا۔ جس طرح حضرت بإيزيد بسطامي رحمته الند كاواقعه لكها ہے۔ حضرت شنخ فريد الدين عطار رحمتہ اللہ نے کہا کہ ایک آدمی نے مجھ سے پوچھا کہ آپ کو یہ فقیری کہاں سے لمی ہے۔ میں نے کہا کہ ایک غلام سے۔ ایک مند میں گیا ایک غلام سے پوچھا کیا نام ہے جب جہا جو کہو گے۔ کیا کرو گے بیجہا کہ جو کچھ کھو گے ۔ کیا کھاؤ گے بیکھا جو کچھ کھلاؤ گے میں نے کہا اُف یہ تو مصنوعی غلام ہے ہم تو خدا تعالیٰ کے حقیقی غلام ہیں۔ جو مصنوعی غلام کیلئے یہ ہے تو حقیقی غلام کیلئے کیا دستور ہو؟ حضرت تعانوی رحمتہ الند نے فرمایا ہے کہ ہم الند کے حقیقی غلام ہیں۔ نو کر نہیں ہیں۔ حقیقی اس لیے کہ بنایا اس نے کھلایا، پلایا اور پالااس نے۔ نو کر اور غلام میں فرق ؟ نو کر کیلئے کام متعین ہوتا ہے متلاً ہٹواری کیلئے ایک خاص کام متعین ہے اب ہٹواری کے ذمہ یہ تہیں کہ وہ تحصیلدار کے تحر کا یانی ہمرے۔ ڈاکٹر کا کام مریض کا

0 r

علاج متعین ہے اس پر اور کوئی دوسرا کام نہیں ڈالا جا سکتا بہر حال کام متعین ہوتا ہے۔ گربندہ کا کام متعین نہیں۔ آتاجس کام کیلئے کے گادہ کریگا۔ تو پروردگار عالم کی طرف سے جو کام آئے اسے۔ كرب- ان كل من في السموت والارض اللاقي الرحمَن عَبداً-اگر مصنوعی غلام کو آقا حکم کرے کہ جارمے کے موسم میں برف کے آواور وہ جمتہ بازی کرے کہ جار سے کے موسم ب میں برف کیا کرو گے۔ تو وہ تھیلا کہ بندہ کا یہ کام نہیں کہ جتر کرے۔ اس طرح قرآن وحد يت سے جو حکم مل جائے تو جمتہ باري ربان ما تازه المركردن باقرار الداو مغربی تہدیب نے مسلمانوں میں انسانی قانون کے متعلق کوئی جذبہ بغادت تو پیدا نہیں کیا گر خدائی قانون کے متعلق جذبہ بغادت پیدا کیا۔ جب میں بلوچستان تھا تو گور نر کا اسٹنٹ میرے یاس آیا۔ اس نے کہا میرے دل میں کچھ شکوک ہیں۔ وہ یہی تھے کہ فلان کام کی کیا وجہ ہے قرآن لایسکل عما یفعل وہم یسکون- کیا ڈپٹی تمشیر گور سے پوچھ کہ یہ کیوں کیا ہے؟ ہم اللہ تعالے سے پوچھ سکتے ہیں ؟ تو اسٹنٹ سے میں نے کہا کہ آپ جب دفتر میں ہوں اور آیکو آفیسر کے کہ 1907ء کی فلال مثل لاؤ اور آپ کہیں کہ صاحب يهل السكي وجربتا دير- كه خاص اس مثل كو كيون ما لكا- تو

00

جوا ہاتھا کہ ایسا کروں تو نو کری ختم۔ تو میں نے کہا، کہ اگر خدا کے متعلق کہو گے تو بندگی ختم۔ تکمیل عبدیت اس طرح ہوتی ہے۔ جو لوگ جبریہ ہیں وہ پھر اسکی توجیہ کیا کرتے ہیں۔ کہ بندہ بالک بے دخل ہے۔ وہ مثال پیش کرتے ہیں کہ بندہ اللہ کی ملکیت ہے وہ کمی میں گفر اور کمی میں ایمان پیدا کرتا ہے۔ کمی میں نیکی اور کی میں بدی پیدا کرتا ہے۔ اس میں اللہ پر کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ توجبریہ آگے مثال دیتے ہیں کہ ایک زمین آدمی کی ملکیت ہے اس نے اس پر ایک جصبہ میں مبجد اور ایک حصبہ میں یاخانہ تعمیر کیا۔ کیا اس کو کوئی اس تعمیر سے روک سکتا ہے۔ سب انسان ملکیت خدا ہیں۔ کسی کو مؤمن، مسجد کی طرح بنا دیا اور کسی کو کافر، یاخانہ کی طرح بنا دیا۔ باقی جزاوسرا یہ لازمی نتیجہ ہے۔ جب ایک جگہ كوياخانه بناديا توبد بولاري چيز ہے۔ مسئلہ تقدیر: اختصار ہے کہ تقدیر میں دو چیزیں ہیں- قصاء وقدر۔ ان دونوں میں فرق یہ ہے۔ کہ پوری کا تنات اول سے سخر تک اور کا تنات کے تمام واقعات کا تنات کی پیدائش سے قبل جو النہ نے اپنے علم ازلی میں طے کئے ہیں۔ وہ تمام کے تمام کا تنات کی تقدیر ہیں۔ اور وہ مقدرات جب وجود میں آجائیں تو یہ قصاء

44

ہیں۔ توحقیقت میں قصاء تقدیر کی شرح ہے۔ایک مثال پیش کرتا ہوں ایک ماہر انجیسٹر کو محکمہ بلاتا ہے کہ فلاں جگہ چھاؤنی کیلئے نقشہ بناؤ۔ تووہ پہلے دماغ میں نقشہ بناتا ہے ہمر کاغذیر، ہمر مستری کے ذریعہ عمل میں لاتا ہے۔ تودماغی نقشہ انسانی تقدیر ہے۔ تو پھر کاغذ کے بعد جب وجود میں آیا تو یہ قصاء ہے۔ اور تقدیر پر معترلہ اور شیعہ کے علاوہ تمام گروہ متفق ہیں۔ خلق کل شی فقدرہ تقدیراً۔ امام راغب رحمتہ اللہ فرماتے ہیں کہ تقدیر مقدار سے نگلاموا ہے۔ کہ اللہ تعالے نے صحیح مقدار پر تخلیق دی۔ مثلاً ہم گھر سے درس پر آئے تو الله في قدمون كى تعداد بھى لكھى- اور بھر كونسا قدم زمين كے کونے جصے پر آیا ہے۔ بہر حال تقدیر ایک صحیح اندازہ پر تخلیق ے۔ حضرت جابر لایؤمن احد تحم حتی یؤمن بالقدر خیرہ و شرہ۔ جب تک خیروشر کی تقدیر کا قائل نہ ہو تومومن نہیں۔ وانما مااصا یک کم یکن لیغطاء۔ کہ تم کو جو واقعہ پیش آیا وہ طلنے والا نہ تھا اس پر ایمان ، رکھودانما ما اخطاک اور جو تم سے ٹلا ہے وہ تمہیں پہنچنے والا نہ تھا۔ اس یر ایمان رکھو۔ مطلب یہ ہے۔ کہ تقدیر کے موافق انسان کو نفع و ضرر پہنچتا ہے۔ جب معاملہ تقدیر کا ہوا تو بڑا شبہ بیر کہ اگر تقدیر ہے تو تدبیر کیا؟ تقدیر پر اصل بحث انشاءاللہ العزیز دوسرے درس میں ذکر کروٹگا۔ آدمی یہی شمجمتا ہے کہ جب تقدیر ہے تو تد بیر کی کیا ضرورت ہے۔ یہ احمقا نہ سوالات مسلم تقدیر نہ جانے کیوجہ سے بیدا

ہوتے ہیں۔ حالانکہ تدبیر تقدیر کا ایک جز ہے۔ خدا تعالے ضحابہ کرائم پر رحمتیں نازل کرے۔ انہوں نے یہ سوال کیا۔ ارائیت یارسول التد صلے التد علیہ وسلم دواہ تندادی اس دواء کی خبر دیں جس کے ذریعہ ہم علاج کرتے ہیں۔ اور در کا اور ایک (دم) جس کے ذریعہ ہم بیمار کو دم کرواتے ہیں۔ اور ڈھال جے ہم جنگ میں استعمال کرتے ہیں۔ کیا یہ تینوں چیزیں اللہ تعالے کی تقدیر کو مال سکتے ہیں ؟ جواب دیا ھی من قدر اللہ یہ ہمی اللہ کی تقدیر میں داخل ہیں۔ تو تقدیر اور تدبیر کا تصادم ختم ہو گیا۔ کل اور جزمیں تصادم نہیں ہوتا۔ حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تدابیر سب کی سب تقدیر کے پیٹ میں پڑے ہیں۔ مثلاً آپ کا بیٹا بیمار ہوا ڈاکٹر نیاز صاحب سے علاج کرایا تو درست ہو گیا۔ دوسرے کا بیٹا بیمار ہوا تو وہ قاری نورالحق صاحب کے دم سے درست ہوا۔ تو یہ دونوں تقدیر میں اسی طرح تھے۔

درس مسرم 25 ستمبر 1966 م A. A. L. S. and the second man and the second second ً ای سے پہلے درس میں تقدیر کے مسلہ پر قصاء وقدر کا بیان موا- اور سب کو معلوم مے کہ تقدیر کا مسلہ ایمان میں داخل -- آج كل عمل توبكرات ليكن كوش يدموكه عقيده نه بكر--عقیدہ میں یہ ضروری ہے کہ ایمان کی بنیادی چیزوں پر پختہ یقین ہو۔ اس میں تقدیر بھی شامل ہے۔ مثلاً بچوں کو است باللہ وملا تکتہ و کتبہ ورسلہ سکھایا جائے۔ حضرت جا بڑکی روایت ہے۔ لایؤس احدكم حتى يومن بالقدر وخيره وشره كه جب تك خيروشر كي تقديرير إيمان نه مو تو مومن نهين بن سكتا- الله تعالى اگر تقدير كا مستله ہمارے ایمان میں نہ رکھتا تو اس کو کوئی نقصّان نہ تھا۔ بلکہ اُس کا ہونا ہمارا فائدہ ہے۔ آگے جل کربیان کرو گا۔ المستعمل القدير: اج كل كوتي شخص دين سبعه كي کوشش نہیں کرتا۔ دیگر میائل توواضح اور کھلے ہیں۔ گریہ مسلّہ پیچیدہ ہے۔ گرجاں تک نبو سکے اسے سمجھنا چاہیے۔ لقدیر کا معنی یہ کہ

انسانی علم اور خدائی علم میں فرق ؟ انسان کا علم اس وقت ہے جب وہ چیز موجود ہو۔ مثلاً جب آ دمی کا بیٹا پیدا ہو جائے تو ایے پتہ چلتا ہے۔ یا مرض آنیوالا ہے تواس کا اسے بتہ نہیں۔ جب مرض پڑیگی تواسے پتہ چلیکا کہ مرض آگئی ہے۔ توانسانی علم کی شان یہ کہ چیز معلوم ہو تو علم ہو در نہ نہیں۔ لیکن اللہ تعالے کی ذات کا علم موجود کے ساتھ خاص نہیں - مثلاً ہمیں اتوار کے درس کا علم آج ہوا۔ لیکن ار م عليه السلام كى بيدائش سے كتى اربوں سال يہلے الله تعالى كو ایسے معلوم تعاجب طرح آج معلوم ہے۔ التد تعالے کو ماضی، حال، مستقبل سب چیزوں کا نام برا بر ہے۔ اس کو علم اربی، ذاتی اور قديم كهاجاتا -- حضور نبى كريم صلى الله عليه وسلم كى ييغمبرى كى عطا کے بعد جب تبلیغ شروع کی تو حضرت صدیق اکبر ایمان لاتے۔ اور ابوجل ایمان نہ لایا لیکن اربوں سال قبل اللہ تعالیٰ کو معلوم تها که ابوجهل ایمان نه لائیگا- اب جب یه بات موقی تو کا مُنات کے شروع سے اسخر تک پورے واقعات جو کسی چیز سے واقع ہونیوالے تھے یہ کائنات سے کئی سال قبل اللہ کے علم میں تھے۔ چاہے آسمان میں یا زمین میں واقع ہونیوا لے تھے۔ اس خدائی علم کا نام تقدیر عصب- اس میں شمرع عقائد کی شمرح اور فتوحات کمید میں تقدیر کو علم کے تحت داخل کیا ہے۔ اور شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ نے تقدیر کو صفت ارادہ کے تحت داخل کیا ہے۔ ابوجل کافر بنا

ادر ابوبکر صدیق مسلمان بنا یہ ہر شخص کو معلوم ہے۔ لیکن اللہ تعالے کو یہ معلوم تما کہ فلال وقت یہ دونوں حضرات اپنے ارادہ ہے۔ صدیق ایمان اپنے ارادہ سے اور ابوجل کفر اپنے ارادہ سے حاصل کر کا۔ تو تخلیق عالم سے قبل اللہ کے علم اور ارادہ دونوں میں یہ بات تھی۔ اب یہ بتلانا جاہتا ہوں کہ تدبیر اور تقدیر دونوں کو <sup>ا</sup> پس میں ککر نہیں۔ اور لکلیف کو تقدیر سے ککر نہیں۔ اللہ تعالے نے ازل میں جان لیا ہے کہ یہ شخص اس طرح کرے گا- ایند نے مؤسن کا ایمان اور کافر کے گفر اور کل واقعات حوادث کو تقدیر میں مقدر کیا۔ علم وہ ہے جو معلوم کے مطابق ہو۔ اور ارادہ وہ ہوتا ہے جو علم کے مطابق ہو۔ تقدیر کا یہ معنی نہیں کہ قلم نے پہلے جو تحجید لکھا ہے وہ ہم نے کرنا ہے۔ نہیں ہم نے اپنے ارادہ سے جو کرنا ہے وہ قلم نے پہلے لکھ رکھا ہے۔ صدیق اکبر نے اپنے ارادہ سے ایمان لانا تھا اللہ تعالیٰ کی تقدیر نے اس کولکھا۔ اور ابوجهل نے گفر اسے ارادہ سے لانا تینا ایند کی تقدیر نے اسے کافر لکھا۔ جیسی چیز ہو ویساعلم ہونا ضروری ہے۔ علم معلوم کا آئینہ ہے۔ آئینہ میں سیاہ آدی سیاہ نظر آئیگا۔ اگر ایسا نظرینہ آئے تودہ آئینہ آئینہ نہیں۔ تواہند تعالے کی تقدیر کو آئینہ سمجمو۔ آئینہ صدیق اکبر کے سامنے ہوا تو ایمان تھا۔ ابوجل کے سامنے ہوا تو کافر تھا۔ توجتے حوادثات ہونیوا لے تھے اسی طرح آئینہ میں نقش ہو گئے۔ آپ نے بہاولپور

جانے کا ارادہ کیا تو ہماولپور جانیں کے نہ کہ سمہ سٹہ- ارادہ کی کاروا تی علم کے گردا گرد چلتی ہے۔ اب یہ کتنی نادا نی ہے کہ کوئی یہ سمجھے کہ تقدیر معبور کر نیوالی ہے۔ ایک مثال کہ فرض کر کو کہ قیامت کے دن ابوجہل کے متعلق فیصلہ ہوجائے کہ اسے دورخ میں ڈال دو۔ فرض کر لوا ہوجہل پوچھے کہ کیوں ڈالتے ہو جواب کے کہ کفر کے جرم کی وجہ ہے۔ اس کے جواب میں ابوجل کھے میں تو کافر نہیں تھا آپنے کفر میری تقدیر میں لکھا تھا۔ تو اللہ نے جواب دیا کہ میں نے تقدیر میں تیرا کفر نہیں کہا گر اسم علیم کے تحت کہ تواپنے اختیار سے کفر کرنیوالا ہے۔ اگر تیرا جرم نہ ہوتا توجہ میں نہ ڈالا جاتا۔ تو تقدیر اور علم کا ایسا معاملہ ہوا۔ مثلاً ایک آدمی کے تامن برا آئینہ کے وہ کی منصب پر بے تو کوئی آدمی اپنے کام کیلئے آتا ہے اور وہ کام کے عوض رشوت مانگتا ہے۔ تو وہ سوروپیہ دیتا ہے۔ تولین دین میں نقشہ آئینہ میں آجاتا ہے تو تقدیر میں اتنا فرق 🛶 کہ آئینہ میں وہ چیز ہوتی ہے جو اس وقت ہو۔ اور تقدیر ار بوں سال پہلے بھی نقش کر لیتی ہے۔ اور آئینہ سے وہ واقعہ جو مث جاتا ہے تو نقش بھی ہٹ جاتا ہے۔ لیکن اللہ کی تقدیر میں وہ واقعہ نقش رہ جاتا ہے۔ تواگروہ پکڑے جائیں تو کیا یہ کہہ سکتا ہے کہ یہ قصور آئینہ کا ہے۔ تو آفیسر کھے گا کہ تونے قصد آگیا ہے اگر نہ کرتا تو آئیپنہ میں منقش کیے ہوتا۔ع

ذره دمركا زندافي وہ مجبور يتجار Ĺ (اقبال)

تقدیر کا آسان معنی اللہ تعالے کا علمی پرو گرام۔ آج کل افیسر دورے پر جاتا ہے تو پروگرام پہلے بنا لیتے ہیں۔ توجس طرح پروگرام بنائے تھے ویے ہی جاتا ہے۔ نہ کہ جس طرح پروگرام کھے۔ پروگرام توخود بنایا ہے۔ ام غزالی رحمتہ اللہ کا بیان ہے کہ اچمی تقدیر، اچمی تدبیر کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے۔ مثلاً آپ مالدار بننا جاہیں تو مالداری کیلئے جو معقول سے معقول تدبیر ہے وہ آ جائیگی- اینے لئے تقدیر معلوم کرنا آسان ہے- مثلاً جمعہ کے دن آہے دل میں یہ خیال آجائے کہ کیا تقدیر میں نماز جمعہ لکھی ہے یا نہیں- بس ٹانگوں کو حرکت دو نماز پڑھو تو یہ تقدیر ہے- تو كائنات ميں حركت كرنا تقدير ہے۔ مطلب يہ كہ انسان كا قصد اور ارادہ تقدیر ساز ہے۔ اسمان و شمس وقر مجبور ہیں۔ بہرحال یہ انسان اورجن کی تقدیر ہے۔ یعنی اسے تقدیر اختیاری کہتے ہیں۔ اور ایک ہے تقدیر جسری جس کا اللہ نے اپنے خلیفہ انسان کو کچھ اختیار دیا ہے کیونکہ خدا کا جانشین ہے۔ کہ انسان اور جن کے علاوہ تقدیر جسری ہے۔ اللہ کا ارادہ بارش کا ہو گا تو برے گی وگرنہ نہیں

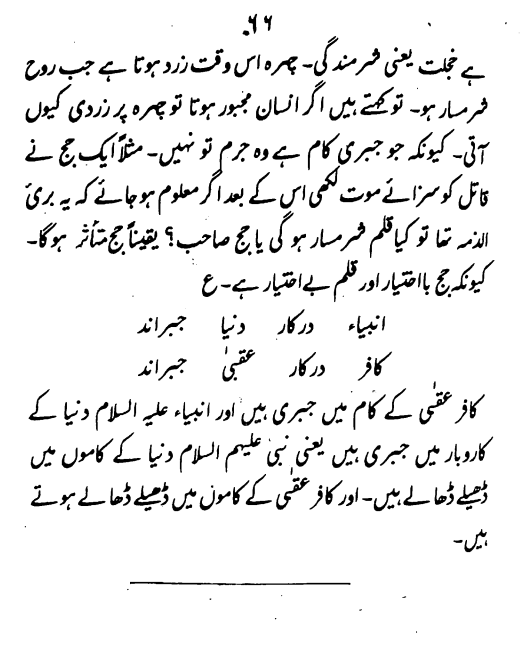
4 r

و عمیرہ - اب ایک تقدیر کے سلسلہ میں ثلاثی نظام پیش کرتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی تخلیق میں دو قسم ہیں - انسان اور غیر انسان - جن انسان میں شامل ہیں - انسان و جن کے علادہ عالم بالاو زیریں میں تقدیر جسری چل رہی ہے - انسان کی زندگی کے دو جھے ہیں - (1) جسری تقدیر - (2) اختیاری تقدیر -

جسری تقدیریہ ہے کہ انسان بڑھتا ہے جوان، بوڑھا وغیرہ ہوتا ہے۔ تو اپنا اختیار نہیں۔ یہ انسان کی زندگی کا جسری تقدیر کا حصہ ہے۔ توالند تعالیٰ نے ادمر ہمی اپنی گرفت رکھی ہے تا کہ انسان باغی مو کر خدائی کا دعویٰ نہ کرے۔ یورپ نے جتنی ترقی کی ہے وہ حیوانی ترقی ہے۔ نہ کہ انسانی ترقی۔ ایک آدمی نے کہا کہ یورپ تو بہت اونجا ہو گیا۔ میں نے کہا اس کو چموڑو دیکھو يورب دور كيول جاتا ہے۔ مميں صرف اتنا كر دے كه دانت نه الحمري، برهمايا نه آئے، بال سفيد نه موں- يه جبري تقدير -یہاں یورب کا باب بھی عمل نہیں کر سکتا۔ باقی ارنا تو اختیاری تقدیر ہے۔ پرندے بھی ارٹتے ہیں وغیرہ۔ اب بات توسمحہ آگی کہ کا تنات پر ہم نے تقدیر کو منطبق کیا کہ پوری کا ننات میں انسان کا ایک حصہ اختیاری تقدیر کے ساتھ ہے اور دوسرا حصہ جبری تقدیر کے تحت ہے۔ تقدیر کے بہت جسے ہیں (1) تقدیر علی کی بار انسان کی تقدیر کا فیصلہ ہو گیا ہے۔ (2) تقدیر لوحی <sup>(3)</sup> تقدیر

بیتاتی انسان سے جو معاہدہ لیا گیا ہے۔ (4) تقدیر رحمیٰ کہ رحم مادر کے اندر تقدیر (5) تقدیر سنوی کہ سالانہ تقدیر (6) تقدیر یومی روز مرہ کی تقدیر۔ کتاب وسنتہ سے ان چیر تقدیروں کا علم ہو جاتا ہے۔ ان میں پہلی تقدیر علمی کہ پوری کا تنات کے حوادث تخلیق کا تنات سے پہلے ان کے پورے نقٹے اللہ تعالے کے علم میں تھے۔ یہ علمی نقشے کا ننات کی تقدیر تھی۔ حضرت خواجہ عبدالقدوس گنگوہی رحمتہ الملیس کے زمانہ میں ایک شخص آیا عرض کی کہ مجھے چند مسائل میں بتک ہے۔(1) کہ آپ کہتے ہیں کہ شیطان آگ سے پیدا ہوا ہے اگر شیطان آگ میں پڑجائے تواہے کیا د کھ ہو گا۔ (2) کہ خدا ہر جگہ ہے کہیں تو بتلادو۔ (3)جب ہم تقدیر کے قائل ہیں تو تد بیر نہیں کرنی جاہیے۔ توخواجہ صاحب رحمتہ الندتیسے فرمایا اس کا دماغ خراب ہے سمجانا دشوار ہے۔ توایک مٹی کا دمعیلہ قریب پڑا تھا اسے مارا بزرگ کی ضرب تھی جیخا چلایا ساگا۔ آپ نے بلایا پوچھا کیا بات ہے ؟ کھنے لگا تھانے جارہا ہوں آپ نے فرمایا میں نے توجواب دیا ہے۔ کہ تم ک سے پیدا ہوئے جمحما کہ مٹی سے تو آپ نے فرمایا میں نے بھی تومٹی ماری ہے۔ کہا کہ حضرت سمجھ گیا۔ کہا کہ درد ہے کہاں! کہا کہ ہر جگہ، کہا دکھاؤ گے جبحہا نہیں۔ تو آپ نے فرمایا اسی طرح خدا ہر جگہ ہے دیکھا نہیں جا سکتا۔ فرمایا کہ تھا نہ کیوں جارہے تھے ؟ کھنے لامقدمہ کرتا۔ تو آپ نے فرمایا کہ تم نے اعتراض کیا کہ تدبیر کی

ضرورت نہیں گر آپ نے تعانہ جانے کی تدبیر کیوں کی-معلوم ہو گیا کہ یہ انسان کی فطرت میں ہے۔ اگر کسی کے تھر میں آگ لگہ جائے توفور آبجائے گا۔ لیکن جمال نماز وغیرہ کا کام آجائے توکیتے ہو تقدیر میں نہیں۔ قرآن ولو شاءاللہ جمعتم علّی العُدی کہ یہ کافرانہ عمل ہے۔ حضرت مولانا رومی رحمتہ اللہ نے مثنوی میں فرمایا ہے ر جو کہتے ہیں کہ انسان حد کے اندر مختار ہے۔ وہ حضرت علیٰ کامقولہ ب کی نے آپ سے پوچھا کہ انسان مختار ہے؟ آپ نے فرایا بصف - اس آدمی کوفرایا ایک پاؤل اشاف اس نے اشالیا بعرفرایا یہ اشارے اور دوسرا بھی اشاف ای نے کہا یہ نہیں کر سکتا۔ تو آپ نے فرمایا بس اتنا اختیار ہے۔ انسان ایک دائرہ کے اندر ممتاع ہے اور ایک خاص دائرہ کے اندر مجبور ہے۔ یہ سب کامتفقہ فیصلہ ہے۔ تو اہل اسلام کی بات بین بین رہی۔ معتر کہ انسان کو کلیتہ مجبور کیا۔ گمر اہلسنت و الجماعت نے کہا ہے کہ قصد اور ارادہ کرنا انسان کا کام ہے۔ اور کام کرنا اللہ تعالٰے کا کام ہے۔ مولانا جلال الدين رجمته الندعليه فرمات يبي خجلت ماشد دليل اختيار . زاری ماشد دلیل اصطرار ہماری شرمندگی ہمارے مختار ہونیکی دلیل ہے۔ ایک آدمی رنا بیں مشغول ہو عین اسی وقت کوئی آجائے تو اس کا جسر ہ زر د ہوجا ئیگا~ پر



· · ·



46

درس تمبرا 30 ستمبر 1966. أقسام تقديري بیلے درس میں تقدیر کی اقسام کا مختصر بیان ہوا تھا۔ انسان کی تقدیر کا فیصلہ مختلف جگہوں میں ہوا ہے۔ جو قرآن و حدیث کی رو سے ایک قسم تقدیر علمی ہے۔ وہ یہ ہے کہ جب صرف اللہ تعالے تعا۔ کا تنات نہ تھی۔ اسٹر وقت تک کائنا ت میں جو کچھ ہونا تھا۔ ایمان گفر، طاعت، معصیت، خیرو شر وغیرہ سب اللہ تعالے کے علم میں تھے۔ یہ کائنات کی علمی تقدیر ہے۔ اس کی طرف قرآن کا اشارہ ہے والٹر بکل شی علیم کہ اللہ تعالیے سر شی کا علم رکھتا ہے۔ واحاط بکل شیک علما کہ اللہ تعالے کا علم ہر شکی پر محیط ہے۔ واحصی کل شی عددا کہ ہر چیز کی گنتی کا علم اللہ کے پاس ہے - خاک کا ایک ایک ذرہ اور ریت کے اعداد شروع سے آخیر تک اس کے کنتی میں ہے۔ یہ کا تنات کی علمی تقدیر ہے۔

تقدير لوحي کا تنات کا ایک صدر دفتر ہے کہ بعض معلومات الہر اس دفتر میں تحریر میں آجائے ہیں۔ اسلام کی اصطلاح میں اسے کوج محفوظ کہتے ہیں۔ تو جو الند کی شان کے مطابق ہیں ویسی ہی تحریر ہو گی۔ گویا قلم تقدیر نے ان معلومات الہیہ کو لوح محفوظ میں لکھا۔ حدیث۔ کتب اللہ مقادیر الخلائق اللہ تعالیٰ نے پوری مخلوقات کے کارناموں کے اندازوں کو لوج محفوظ میں لکھوایا۔ قبل ان یخلق السموت والارض مجمسين الف سنته - رمين و اسمان كي سيدا نش سے یا پچ ہزار سال پہلے تحریر کی گئی۔ یہ وہ لوحی تفدیر ہے جو پوری کائنات کی تقدیر ہے انسان کی قسمت کا فیصلہ ہے۔ ' (3) تقدير ميثاقي: یہ حضرت آدم علیہ السلام کی پیدائش کے بعد پیدا موقى- بهلى دو تقديري، تقدير عموى بين اور باقى سب تقديري انسانی تقدیری ہیں- خاص تقدیری بنی- است برجم قالو ابلی آدم عليه السلام كي بشت مبارك كوقدرت في جهوا تو باريك ذرات کی شکل میں نورانی صورتیں نکلیں - دوبارہ چھوا تو غیر نورانی ذرات فطے یہ فرما کر ہمر فرمایا یا الست بر بکم۔ یعنی عہد لیا گیا۔ ہمر فرمایا گیا کہ نورانی شکل کے ذرات جنت والے ہیں اور تاریک شکل والے

ذرات جہنی ہیں - جو دنیا میں جا کراپنے ارادہ سے جہنم کمائیں گے۔ اعتراض که اس وقت میثاق لینے کا کیا موقعہ تھا۔ اس وقت کا تو عہدو بیمان یاد ہی نہیں رہتا۔ جواب کہ یاد دہانی بھی کرائی گئی کہ ایک لاکھ 24 ہزاریا تم وبیش نبی بھیج کرعہدیاد دلایا ہے۔ دوسر اشکال نیہ کہ اس عہد کا اثرانسانی زندگی پر پڑا ہے ؟ ہم کہتے ہیں کہ پڑا ہے۔ کہ انسانی اکثریت کا اللہ تعالیے کی ربوبیت پر جوا تفاق ہے۔ یہ اس عہد کا اتر ہے۔ (4) تقدير رحمي: حضرت عبدالند ابن مسعودٌ قال قال رسول الند صلے الندعليه وسلم ان خلق احَدَكُم يجمع في رحم أمه اربعون نطفتهُ - يجر جاليس دن بعد خون بنتا ہے تم تکون مصفتہ کذالک پھر گوشت کا لو تھڑا بنتا ہے۔ فیبعث اللہ الیہ ملکاً تو پھر ایک فرشتہ بھیج دیتا ہے۔ فرشتہ پوچھتا ہے آذ کر اوانٹی کہ یہ مذکر بنائیں یا مؤنت- یقب کمن یشاء اناتا ویصب کمن یشا ذکورا کسی کو دو نوں عطا کرتا ہے اور کسی کو بانچھ بنا دیتا ہے۔ یہ خدا تعالیٰ صرف اس لیے کیا کہ لڑکی لڑکا میرے ہاتھ میں ہے۔ ہم اولاد کیلئے بھی اللہ تعالٰے کا دروازہ چھوڑ دیتے ہیں۔ معاذالتٰدیا تو یہ کہو کہ اللہ تعالٰے جھوٹا ہے اور پیر سچا ہے۔ ہمارے علاقہ میں ایک پیر آیا شہرت ہو گئی کہ لڑکا دیتا ہے۔ ایک کو تعوید

د ما اسکی لڑکی ہو تی تھا تعوید لاؤ دیکھا تولکھا ہوا تھا لڑکا نہ لڑگی۔ کہ میں نے لکھا تھا لڑکا نہ، لڑکی ہو۔ دوسرے کو دیا تو لڑکا پیدا ہوا کہا ک تعوید پرلکھا تھالڑکا، نہ لڑکی۔ تیسری کو کہا کہ تمہاری اولاد نہیں ہوتی تواس کے تعوید پر لکھا تھا نہ لڑکا نہ لڑگی۔ تو وہاں سے جو آرڈر یلے وشقى سعيد- كه قسمت كيا بناؤل يعنى مؤمن يا كافر لكهول- فماالرزن ومالاجل عمر اور رزق کتنا لکھوں۔ انسان آج کل تو خدائی بدایات سے پوری طرح محروم ہو گیا ہے۔ روزی کا فیصلہ تو پہلے ہو چکا ہے۔ تقدیر رحمی کے ماتحت مخفی تحریر کے ذریعے۔ یا پیشانی یا جسم کے کسی دوسرے جصے پر (تقدیر غیبی ہے)لکھی ہوئی ہوتی ہے۔ یہ تقدیر غیبی ہے اسے کوئی دیکھ نہیں سکتا۔ انسان کا مال وہ ہے جو کھا لے نہ کہ وہ جو بینک میں جمع ہے یہ بات حدیث شمریف سے تابت ہے۔ تویہ تقدیر رحمی ہے یہ چار ہو گئے۔ (5) تقدير سنوي: سالانہ تقدیر الند تعالیے نے قرآن پاک میں اشارہ کیا ب انا انزلنا فی لیلتہ مبار کتہ ہم نے قرآن کو بر کت والی تاریخ میں اتارا ہے۔ وہ ہے کیلتہ القدر۔ جس رات میں انسان کی سالانہ قسمت کے فیصلے طبح ہوئے اور فرشتوں کو سال کا بجٹ حوالہ کیا جاتا ہے۔ کہ فلال کارزق، عمر وغیرہ اتنا ہے۔ مرض اتنی، فتنے اتنے، نیکیاں اتنی وغیرہ۔ مطلب یہ ہے کہ کا ئنات میں سالانہ جو کچھ ہو گاد<sup>ہ</sup>

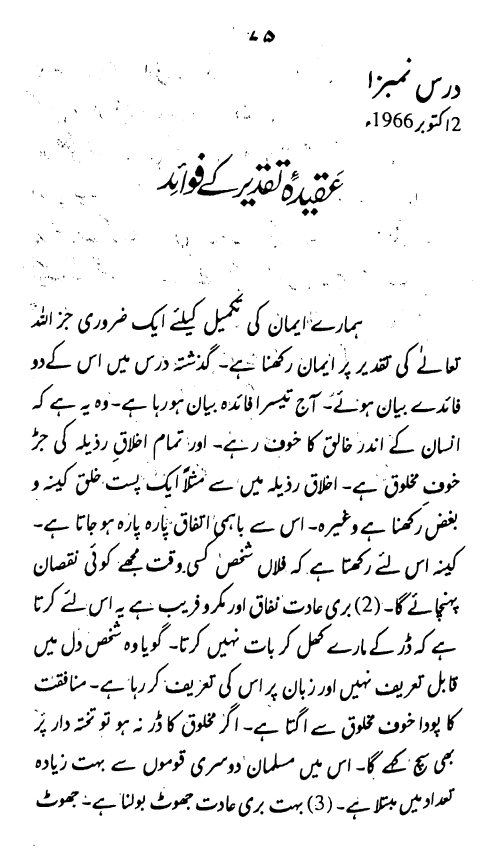
لیلتہ القدر کی شب کو فرشتوں کو بتلا دیا جاتا ہے۔ اور شب قدر رمصان کے اخری حصہ میں ہے۔ (6) تقدير يومى: که روز مرہ کی تقدیر۔ دیکھو کتنے انسانوں کی یومیہ تقدیر- قرآن نے اس کو ذکر کیا ہے کل یوم حوفی شأن - که روزانه فیصلوں میں خدا حکم دے رہا ہے۔ جس دن سے امریکہ نے اسرائیل کو عرب پر اکسایا ہے۔ تو معضوب قوم سے تعاون کیا تھا۔ توہم نے کہ دیا تھا کہ اب اس کے زوال کا زمانہ آگیا ہے۔ آج پوری دنیا میں ذلیل ہے۔ حقیقت تو اللہ تعالے جانتا ہے کمر كتاب وسنت في ذريعه سم في جوبتايا م تصورًا بهت اس كاعلم الله کو ہے کمل-اللہ نے انسان کو اختیار دیا ہے کہ گفر اختیار کرے یا ایمان اقتبار کرہے۔ 😒 📜 · جس آئینہ کیٰ مثال دی تھی کہ آئینہ کا چیز کو نقش کرنا- آئینہ کا ظلم نہیں۔ تیرا فعل بد کا کرنا ظلم ہے۔ یہ میری تشريح ناكافي ہے اس وقت تك جب تك حصور نبي كريم صلے اللہ علیہ وسلم کی تشریح ساتھ نہ ہو۔ امام رازی رحمتہ اللہ نے تفسیر کبیر میں ایک حدیث ذکر کی ہے۔ عن ابن عمر ان رجلاً فقال یا ابا عبد الرحمن يعنى مراد ابن غرش بين- أنا أقواماً يزنون ويسرقون ويقتلون النفس التي حرم الله بالحق- اور پھر کہتے ہیں کہ یہ چار گناد علم تقدیر

4 Y

میں طے شدہ تھے تو ہم اس سے بری الدمہ ہیں۔ فرماتے ہیں کان ذالک فی علم اللہ فلم نجدہ بدأ۔ یہ ایک شخص نے سوال کیا فغصب تو حضرت ابن عمر کو سخت غصبہ <sup>۲</sup>یا تم قال سبحان الند العظیم - الند تعالیٰ جو کہ بڑا ہے۔ وہ ہر نقص سے پاک ہے۔ قد کان فی علمہ از یفعلوافلم علیهم الله علی فعلما- الله کو علم تو تعا کم الله کے علم نے کرنے بر معبور نہیں کیا۔ حد تنی ابن عظر بن الخطاب انہ سمع رسول الند صلے النہ علية وسلم يقول مثل علم النير تحمثل السماء والارض التي الخ - حيطه قسم كے تفدير علم مو لك اور علم معلوم كو تحسيريا ہے۔ يعنی جس طرح آسمان دنین بنے تحصیر بے میں لیا ہے۔ اسی طرح چھ قسم کی تقدیری اس کا تنات پر معیط میں- یعنی کا تنات میں جو تحجیر سے یہ چھ تقدیریں اس پر جیا تی ہوئی ہیں۔ اور جس طرح آسمان وزمین تم سے معبوراً تحییر بہیں کروائے۔ اس طرح اللہ کی تقدیر بھی تم کو معبور نہیں کرتی۔ إب دو چیزوں کا فیصلہ باقی ہے (1) فوائد تفدیر : مسلمان کیلے اللہ یتعان کے جو عقیدے رکھے ہیں ان کا فائدہ انسان کو ہے نہ کہ اللہ کوٹ تقدیر کے اندر فائدے ہیں۔ ہم اس وقت تک مؤمن نہیں بن سکتے جب تک یہ ایمان نہ ہو کہ جو تحویہ ہے یہ اللہ کی تفدیر میں ہے۔ دو فأندب "قرآن في أن المن المن المن المن الما بكم من مصيبة الى ِ اِلارض کی اگر تمہیں کوئی مصیبت زمین یا بمہاری جا نوں میں پہنچتی

ہے۔ گریہ علم البی کے علاوہ ہم نے لوح محفوظ میں لکھ دی ہے بہت پہلے۔ ہم نے یہ معاملات پہلے کیوں لکھے تا کہ تمہیں کی مصیبت پر غم نه مولکیلا تاسواعلی مافاتکم ولا تفرحوا بمااتکم - اور اس نعمت پر مغرور نہ ہوجو ہماری طرف سے کے وذالک علی اللہ یسیر اور یہ پہلے سے لکھنا اللہ کیلئے آبیان ہے۔ اب اس آیت کی شرح یہ کہ دنیا میں ہر آدمی کا فطری جذبہ ہے کہ غم نہ ہواور خوشی ہو۔ عقیدہ تقدیر انسان کے دل سے ہر غم کو مثا دیتا ہے بشرطیکہ پختہ یقین ہو۔غم سخر انسان کرتا ہی ہے۔ اور غم اس لیے نہ ہو گا کہ آپ سمجنیں گے کہ یہ سب کچھے تقدیر کی وجہ سے ہوا ہے۔ اور اگر پورا عالم میرا مدد گار ہوتا تو یہ تقدیر کلنے والی نہ تھی۔ تو غم تو پھر بیو قوفی ہے۔ انما اصابک لم یکن لیخط ک- مصیبت ملنے والی نہ تھی- یہ سب مؤمن کیلئے ہیں نہ کہ کافر کیلئے جب فیصلہ تقدیر پریقین ہو جائے کہ یہ فیصلہ الند رحیم اور مالک اور حکیم کا فیصلہ ہے۔ حضرت خواجہ عزیز حسن رحمتہ اللہ حضرت تعانوی رحمتہ اللہ کے خلیفہ تھے ان کا لڑکا سخت بیمار ہو گیا۔ گریجویٹ تھا دعا کیلئے حضرت تھا نوی رحمتہ الند کو خط لکھا آپ نے جواباً فرمایا کہ اگر بیٹا فوت بھی ہوجائے تویہ اللہ رحيم، مالك اور حكيم كا فيصله ٢- (يه واقعه يهل كذر جكا ٢ اس لیے مختصر تحریر کیا ہے)لکیلا تاسواعلی مافائکم- کہ جو کچھ تمہارے ہاتھ سے نگلا ہے یہ تقدیر میں تھا۔ دیکھو ایک شخص نے تجارت کی اور

نقصان اٹھایا اور دوسرے نے نفع کمیا توغرور نہ کرے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تم کون ہو کام تومیں کر نیوالا ہوں تمہارا تو صرف ارادہ کرنا ہے۔ متلاً ایک آدمی کیے کہ میاں یہ مربع کے تووہ صرف ارادہ کرلے کاشت میں کروں گااور کٹائی تو کرنا۔ and the second he was he have been to be the and the second sec the second se the second se 



e. 44

کا سرچشمہ بھی مخلوق کا خوف ہے۔ کہ اگر ایک آدمی کو پچ بات کہیں تو ناراض ہو جائیکا جا ہے اللہ تعالیٰ ناراض بھی ہو۔ خالق کی نارا صلی نظر انداز کی گئی۔ اور مخلوق کی ناراصلی کو جموٹ کے ذریعے والمستحد المستحد تمهار ب سامن منه رد کیا گیا۔ پر تعریف کرے تواس کے منہ پر مٹی ڈالو۔ حضرت مدنی رحمتہ الند ایک حکّہ تشریف لے گئے۔ ایک آدمی جلسہ میں تعارف کروانے لگا- اس فى مدحيد الفاظ شروع كے تو مولانا فى بهت منع كيا كم شرع کے خلاف نہ کرو۔ کہ منہ پیامنے تعریف نہ کرو بلکہ غا تبانہ کرو۔ تومولانا رحمتہ التد بینے مٹی اس کے منہ پر پھینگی اور فرمایا میں اپنے الکام کا فرمان ادا کررہا ہوں - دوسیر بے حضرت شاہ جی کشمیری رحمتہ التٰد سورت کے مقام پڑا یک بہت بڑے جلسہ میں تشریف کے گئے- جلسہ والول نے سیاسنامہ بھی لکھ رکھا تھا اور قابل تعریف بھی تھے کیونکہ علماء کا متفقہ فیصلہ ہے کہ چھ سو سال پہلے ان جیساعالم نہیں گذرا۔ جب سٹیج پر تشریف لائے تو ایک آدمی تعارف كروان لكا فرمايا، شمهرو- لوكومين انور شاه مول بس اتنا تعارف كرا کے فرمایا نمدہ و نصلی جلی رسولہ الکریم اور تقریر شروع کر دی۔ حضرت شاه ولی الله رحمته الله بیکی کتب کی قدر مصر اور عرب میں بہت ہے۔ گر دہلی کے بدمعاش لوگوں نے انہیں نہ رہنے دیا۔ شاہ عبدالعزيز رحمته النهر، شاہ عبدالقادر رحمتہ النّد، شاہ رفع الدین رحمتہ النّد،

شاہ عبدالغنی رحمتہ الندان جار بیٹوں اور والد کی مزار دہلی کے قریب ہے۔ حضرت شاہ ولی الند رحمتہ الند کی حجتہ الندالبالغہ۔ دوست و دشمن دونوں کہتے ہیں کہ اس جیسی کوئی کتاب نہیں لکھی گئی۔ حضرت کُکُوبی رحمتہ الند فرماتے ہیں کہ اگر حضرت شاہ عبدالقادر رحمتہ الند بیہ قرآن کا ترجمہ نہ لکھتے تو کوئی عالم اچھی طرح ترجمہ و تفسیر نہ کر سکتا۔ توبثاه عبدالقادر رحمته الندسين أيب والد رحمته الندسكي تعريف مين صرف اتنا لکھتے ہیں کہ میں عبدالقادر بن شاہ ولی اللہ ہوں اور وہ میرے والد عالم تھے۔ بس اتنی تعریف کی۔ ایک بار میں دیو بند گیا توطلباء نے سیاسنامہ پڑھامیں ان کوروک تو نہ سکا۔ ایک داقعہ سسنایا کہ اسلام میں سب سے بڑمی مستی حضرت خالد بن ولید ہیں جنگی خستہ تلوار نے قیصر و کسریٰ کی حکومتوں کو الٹ دیا۔ اس کے بعد جب فاتحانه انداز میں واپس آئے توجاہیے تو تھا کہ حضرت عمر کیا تحجیر نہ کرتے۔ اطلاع مل چکی تھی کہ خالد بن ولیڈ ان عظیم سلطنتوں کو فتح کر کے آرہے ہیں۔ تو تمام صحابہ کرامؓ مبجد میں جمع ہوئے۔ جب خالد بن ولیڈ آئے ہیں جو توں کی جگہ پہنچے ہیں تو کوئی صحابی بھی استقبال کیلئے نہ کھڑا ہوا۔ جب انڈر تشیریف لائے تو پھر صرف فاروق اعظم باختیار محمر ب موتے اور معانقہ کیا اور بیٹھ گئے۔ تو سیدنا فاروق اعظم نے ایک جملہ فرمایا جو پورا سیاسنامہ ہے۔ ابشریاخالد بخیر یوم مند حاشا آیوم الاسلام - خالد تمہارے اس سفر میں جو تم جہاد کیلئے گئے

ہیں اللہ کی جانب سے خوشخبری سناتا ہوں کہ ولادت سے آج تک بر تیرے اسلام کے لانے کے اور کوئی دن اس جماد کے دن سے بہتر نہیں ہے۔ جواب میں کیا کہتے ہیں وماهذا لک وماانا الاجندی جنود۔ بشارت تو آپکی ہی ہے میں تو ایک سپاہی تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام کا کیا معاملہ ہے۔

وہ یہی اسلام تھا جس نے عرب کے پاک خطہ میں لعليم چھوڑی تو کافی عرصہ اس کا اثر رہا۔ سلطان عبدالعزیز رحمتہ الٹڈ تو فوت ہو گئے ہیں اب ان کی اولاد ہے۔ حضرت لاہوری رحمتہ التد ج یر تشریف کے لئے فرمایا ایک بات پر بہت خوشی ہوئی ہے کہ سلطان ابن سعود رحمته الندسير سال مخصوص آ دميوں كو دعوت ديتے ہیں۔ دعوت میں ایک بدو آیا اور کہا اسمع یا ابن عبدالعزیز ۔ بس اتنا ہی کہا نہ کوئی القاب اور نہ ہی بادشاہ کا اونچ نیچ بیان کیا۔ سفیسر کون ے ؟ یہاں آفیسر وہ ہے جوایمان پر فوت ہوجائے۔ حضرت امام زین العابدین کوایک آدمی نے گالی دی۔ تو کسی نے کہا آپ نے کچیر نہیں کہا۔ فرمایا کہ اگر میں ایمان پر مرا تویہ سب کچھ غلط ہے اور اگر بےایمان مو کر مرا تویہ سب کچھ درست ہے۔ تو تقدیر کا مسلہ تھا کہ خوب مخلوق نہ ہو۔ خوب خداہو۔ ع بر که رمز مصطف فهمیده است

ا المرک را در خوف مرزیده است .

خوف مخلوق مثانیوالی چیز عقیدہ تقدیر ہے۔ عقیدہ تقدیر یہ کہتا ہے کہ تیری زندگی کے نفع و ضرر خالق کا مُنات کی تقدیر سے وابستہ ہیں نہ کہ کسی مخلوق سے۔ توجب یہ ڈر اور خوف نکل گیا تو اخلاق رذیلہ کی جر نکل کی -(4) فائدہ احراث شجاعت- عام طور پر لوگ عربی و دینی تعلیم کو نہ سمجھنے کیوجہ سے یہ کہتے ہیں کہ مسلمان کا تقدیر پر بمروسہ بیکاری ہے۔ لعذا تم ترقی تب کرو گے کہ تقدیر کا عقیدہ ترک کر دو۔ یہ یور پین کا اعلان ہے۔ اس کا جواب ہے لعنتہ اللہ علی اللذبين كيونكه صحابه كرام كالتقدير كاعقيده تم سے زيادہ تر مضبوط تما- اگر تقدیر کا عقیدہ تمزور کرنے والا ہے توصحا یہ کرام کوست بنا دیتا حالانکہ انہوں نے تقدیر کی قوت سے بڑے بڑے شہنشاہوں کی سلطنتوں کے گکڑے گکڑے کردئے۔ آب کے ملک کا فاتح محمد بن قاسم رحمتہ التر 17 سال کا جوان تھا۔ اور طارق بن زیاد نے سمندر پار کر کے پورے یورپ سے جہاد کیا۔ محمد بن قاسم رحمتہ الند کی پوری فوج 12 ہزار تمنی- طارق رحمته الندسي پهلی تولی ميں 7 سزار فوج شمی- بعد ميں 12 ہزار تھی۔ حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی حدیث مبار کہ ہے کہ اگر مسلما نول کی تعداد 12 ہزار ہو تو تحی تعداد کا عم نہ ہو گا- طارق بن زیاد رحمتہ اللہ نے سات کشتیوں سے فوج اتاری - یورپ کو اس

کا علم تھا پورے یورپ کی فوجیں جمع ہوئیں۔ اور اس وقت یورپ بھی عیاش نہیں تھا۔ جنگی قوم تھی۔ طارق رحمتہ التدهیسے سوچا پتت پر سمندر ہے آگے چھ ہزار میل کمبا پورا علاقہ دشمن کا ہے۔ مسلما نوں کی ساری امیدیں تحجیہ تدبیر سے اور بہت سی تقدیر ہے وابسته تقيي- توطارق بن زياد رحمته التُدعيسيُّ كها أسخر أسماني تقدير نے اس کا فیصلہ کیا ہو گا۔ فوج کا خیال تھا کہ اگر اور امداد نہ آئی تو کشتیاں تو موجود ہیں واپس چلے جائیں ؓ گے۔ تو اس جوان جرنیل نے یہ گوارا نہ کیا کہ اللہ تعالیے کے سوا دوسروں پر سہارا کریں تو کشتیاں جلادیں۔ اور کہا کہ مخلوق کا آخری سہارا مٹ گیا۔ صرف اللہ کا رہا۔ سات سزار کا پہلامقابلہ ایک لاکھ کے ٹولے سے ہوا۔ صرف چند جملے فرمائے کہ آئے دشمن ہے بیچھے سمندر ہے جس قدر ہو آگے جانا ہے۔ اگر یورپ والے قیصر و کسری پر جان دے سکتے ہیں۔ تو تم حضرت محمد صلے اللہ علیہ وسلم پر جان نہیں لڑا سکتے۔ تو ا مک فوجی نے کہا کہ بس آئکھوں میں آنسو آ گئے اور کہا کہ بس لڑا ۔ دو۔ تو صرف ساڑھے تین تھنٹوں میں ایک لاکھ فوج شکت کھا کر ہماگ گئی۔ اس واقعہ کو پنجاب کے ایک نشاعر نے فارسی منظوم کیا ہے۔ اس ملک پر ہماری سات سوسال سلطنت رہی۔ اور یہ عجیب بات ہے کہ وہاں خانہ جنگی بھی ہوئی اور اس دوران فرانس وغیرہ ۔ نے حملہ کر دیا تو فرانس نے شکست کھائی۔ تو اسخر امت مسلمہ کو

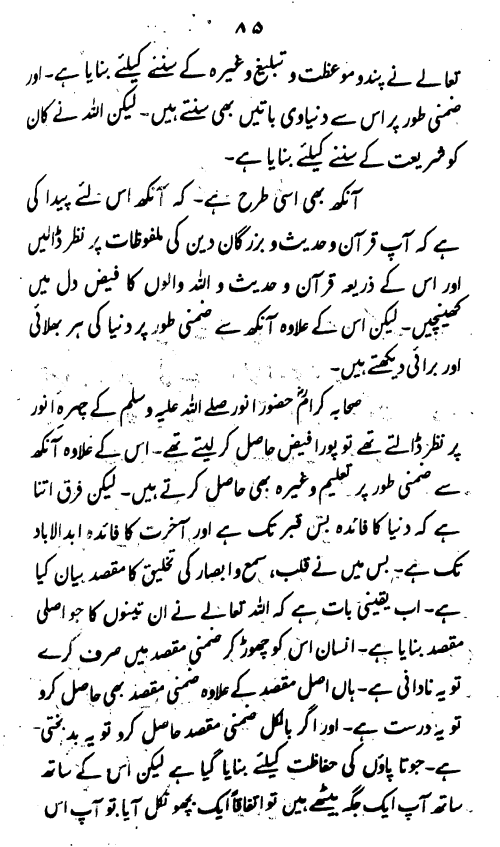
ہنگری کے علماؤں نے لڑایا توعیساتی غالب آ گئے اور وہ ملک ابدلس جں کی ایک ایک عمارت کی مثال دنیا میں نہیں آج تک اس اندن پر عیسائی قابض ہیں۔ گر مسلمان کے فاتح اور عیسائی کے فاتح میں فرق ہے۔ مسلمانوں نے فتح کیا تو عیسائیوں کو امن دیا انہی عزت و آبرو کی حفاظت کی، جان و مال کی حفاظت کی گر قلم سے تو عيرائي رحم رحم كرت بين ليكن دل مين قينجي بين- شام، مصر، یا کستان وغیرہ میں سماری فتح کے باوجود ہمی عیسائی موجود اور محفوظ ہیں۔ مسلمان تو لالمی ہیں ہندوستان نے تو انہیں ہمکا دیا نہ ان کا گرجا، نہ مثن کوئی چیز ہندوستان میں نہیں۔ تواندلس کو فتح کرنے کے بعد عینا تیوں نے کیا سلوک کیا اس بھی علمی کتب خانہ اندلس اور سپین کا کتب خانہ پڑا ہے تو فتح کے بعد اعلان کیا گیا کہ او ملمانو! یا قتل ہوجاؤ، یا باہر چلے جاؤ، یا عیسائی ہوجاؤ۔ کچھ چلے گئے اور تحییہ قتل ہو گئے۔ ہمر حکم دیا کہ مسلما نوں کے قبر ستان مٹا دو-اس لیے میں کہتا ہوں کہ یہ بد قسمتی کے دن کب تک رمیں گے کہ آپس میں نہ لڑا کرو کہ ہم خانہ جنگی کیوجہ سے کمزور نہ ہوجائیں۔ <sup>ت</sup>و محمد بن قاسم رحمته التقسمند اور طارق ابن زیاد کی کامیا بی مسپاسیه یه عقیدہ تقدیر کیوجہ سے ہے۔ کہ آدمی جنگ میں موت سے ڈرتا ہے۔ تو عقیدہ یہ سکھاتا ہے کہ موت کا وقت نہیں ملتا۔ جب ملتا تہیں توموت کے دریامیں غولط لگاؤ۔

وماكان لنفس أن تموت الأكتابًا موّجلاً- فاذ أجاء أجلم لايستاخرون ساعته ولايستقدمون- نه ايك سيكند آگ نه پيچے- جن کے دل میں یہ عقیدہ ہو تووہ توموت کے میدان میں کود پڑیگا۔صحار کرام کو یہی عقیدہ عروج پر لے گیا۔ قرآن نے تدبیر کے متعلق فرمایا ہے ہم اس سے دور کیول ہون - قرآن نے کہا کہ تم دشمن کے مقابلہ میں کشیر تعداد میں آلات جنگ بناؤ حاصل کرو تووہ دیکھ کر ڈر جائیں۔ حضرت امام اعظم رحمتہ اللہ سے استاد عامر شعبی رحمتہ التدميكو قيصر كاسفير بنايا گيا- ان سے ايك عيساتي نے سوال كيا كہ آپ کے ہاتھ تھر درے کیوں ہیں۔ فرمایا سم تو غاری ہیں، تلوار چلانے والے ہیں، ہمارے ہاتھ مضبوط ہونے چاہیں۔ تو اس نے آپ کوایک خط دیا کہ یہ اپنے امیر المؤمنین کو بھیج دو۔ اس میں لکھا تما کہ جس ملک میں ایسے فاصل شخص ہوں تو دوسرا کیونگر امیرالموسنین بن سکتا ہے۔ عامر رہمتہ الٹیسجب خط کے آئے تو امیر الموسنین نے فرمایا کہ اس نے آپ سے میرے تعلقات خراب کرنے کیلئے لکھا ہے۔ عامر شعبی رحمتہ التُدَسِينے فوراً جواب دیا کہ انہ مایراک ولوالخ کہ اس نے مجھے تو دیکھا ہے آیکو نہیں دیکھا۔ اگر آب کو دیکھتا تو یہ تحریر نہ ہوتی۔ خیر معاملہ رفع دفع ہو گیا۔ تو تقدیر کے عقیدہ کا دوسرا فائدہ شجاعت اور بہادری ہے۔ مسلمان کی ہر قوم سے جنگ ہوئی ہے۔ عرب خود عربوں سے لڑے تو کامیاب

ہوئے۔ یعنی مسلمان کامیاب اور کفار شکت کھا گئے۔ یہ صرف عقیدہ کقد پر تھا کہ پوری بہادر قوموں کو شکت دی۔ مزید وصاحت دوسرے درس میں دو نگا۔ .

. . . .

درس تمبراا 7 كتوبر 1966ء تفصداعضاء and the second second and the factor of the second اس آیت کی باقی تقریر تو ختم ہو چکی ہے اب چند چیزوں کا بیان باقی ہے۔ اللہ فرماتا ہے کہ ان کافروں کے دلوں و کا نوں پر مہر لگا دی جے اور ان کی ہنکھوں پر پر دیے ہیں اور ان کے لیے برا عذاب ہے۔ انسان کے پاس یہ تینوں ہدایت کے ، دروازے، بین - قلب، شمع، بصر تینوں کو اللہ نے کسی خاص مقصد المليخ بنايا المفي اور وہ اصلی مقصد کے باقی مقاصد ان سے انسان ضمینی طور پڑ لیتا ہے۔ بلکہ ونیا کی ہر جنیز میں اللہ انے ایک اصلی المقصد بيدا كيا ب اور صمني أور كام بلى موت بين- تواللد ف بقلب کوجق و باطل کے انتیاز کیلئے پیدا کیا ہے۔ اور بھر صمنی طور پر ا یہ کہ قلب کے ذریعہ دنیا کے کاروبار میں بھی تبویزیں بنا سکتا ہے · آور تدابير سوچ سکتا منظ- تواصل مقصد حق و باطن کا فرق و بتمييز اور يصمني مقصد ونيوني فوائدني تذبير وتجويز موتى فينتخب فلتحق الما السبية (1) (1) المسلمة المسلمة المحالية المحالية المساق فلي كلو الله



كوجوتا مارسكتے بير- آب يه دونوں طريقے جاتے بير- ليكن ياؤن میں استعمال کرنا اصل مقصد ہے اور بچھو مار ناصمنی مقصد ہے۔ اسی طرح الله تعالم في اين كارخانه ميں انسان كا قلب، كان اور أنكر بنائے ہیں۔ ان کا ایک خاص مقصد ہے لیکن صمنی طور پر بچھو کی طرح دنیا کامقصد ہمی حل کر سکتے ہیں۔ اب اگر ایک آدمی یاڈل کی بجائے جوتے کو کپڑے میں بند کرکے بغل میں رکھے کہ اس سے بچو کو مارولگا۔ کیا یہ بیو توفی نہیں ؟ کہ اصل مقصد فوت مو گیا اور صمی مقصد پر نظر رکھتے ہو۔ یہ بیوقوفی ہے۔ آج کل ساری دنیا اس درجہ کی بیو قوف ہے۔ کہ خداداد طاقتیں جس مقصد کیلئے دی گئی ہیں۔ اس کو تو ہاتھ نہیں لگاتے بس دنیا کی ناولیں و ڈرامے وغیرہ پر متے ہیں۔ اس حماقت اور نادانی کیوم سے دنیا قرآن وحدیث سے دور ہے۔ من عرف نغسه فقد عرف ربه به بزرگان دین کا مقوله ہے۔ اب رومانیات کے لحاظ سے درج ہیں۔ ایک صحت اور دوسرا غیر صحت کا درجہ- اللہ تعالے کے علاوہ سب چیزیں تغیرات ہیں۔ توابک ہے صحت قلب کہ قلب درست مودوم ہے فساد قلب کہ دل کا بگڑ جانا۔ توت سمع کے بھی دو درج میں <sup>1</sup>۔ صحت سمع، 2۔ فساد سمع۔ اسی طرح بصر کے مجمی دو در جے بیں <sup>1</sup>۔ صحت بصر، 2۔ فساد بصر۔ یہی حق جو حضرت نبی کریم صلے اللہ

علیہ وسلم نے کم معظمہ میں پیش کیا- توکہ کے اصل باشندے جو پیغمبری سے قبل ضرک و کفر والے دین پر تھے جب بعثت ہوتی تو یہ قرآن پیش کیا اور قرآن کا سمجمنا دل سے تعلق رکھتا ہے۔ اس قرآن کو ابوبکر و عمر نے بھی سنا اور ابوجہل وغیرہ نے بھی سنا۔ دونوں عرب کے گروہ ہیں۔ ایک ہی قبیلہ کے ہیں اور ایک ہی قرآن ہے گرجن کا قلب بیمار تعاوہ ساری عمر دل کو دنیا میں گاتے رہے ہیں اور قرآن سے حدایت نہ یائی۔ اور جن کے قلب درست 👷 تم وہ بدایت یا گئے۔ یعنل بہ کثیرا و بعدی بہ کثیرا۔ اس قرآن کیوجہ سے کوئی گھراہ اور کوئی حق پر آئیں گے۔ کیا آج کل مرزانی ان آیات کو نہیں پڑھتے۔ مثال ، تب محرقہ، بخار کی ایک بیماری۔ اب ایک تندرست آدمی اگر دہلی والاسوین حلوہ کھاتا ہے تووہ خوب موماً بن جاتاً ہے۔ لیکن اگر بخار والے کو دیدو تو بیمار ہو جائے گا۔ ہے ایک ہی سوہن جلوہ۔ اسی طرح روحانی مزاج کی بھی دو قسمیں ہیں۔ 1۔ تندرست، 2- مریض- بوعلی سینا، اشارات اور شفاء میں لکھتے ہیں کہ کبھی ایک بہتر چیز کے دومتصاد اثرات ہوتے ہیں جبکہ اس کے متقابل دو چیزیں ہوتی ہیں- مثال کہ تالاب پر دھویی تختے پر 🔄 کیر آبار رہا ہے سیچ پانی اور اوپر دموپ۔ یقینی بات ہے کہ یانی اور د حوب ایک بے اور دموبی کا مزاج الک بے کہ وہی یا تی اور دموب ر ا کو تو سفید کردہا ہے مگر دھوبی کو سیاہ کردیا ہے۔ تو مطلب

ے کہ سیابی اور سفیدی دومتصاد اثرات ہیں۔ گریانی اور سورج نے د جوبی کوسیاہ اور کپڑے کو سفید کر دیا۔ تواسی طرح جو قلب مریض۔ ہیں وہ قرآن سے خراب ہوجاتے ہیں۔ اور جو صحت مند قلب ہیں وہ اچھ ہوجاتے ہیں۔ اس طرح سمع کہ ایک مقرر صحیح تقریر کرتا بے توجو تندرست کان رکھتے ہیں وہ ممل طور پر فائدہ اشاتے ہیں اورجو کان مریض بین وہ نقصان اٹھاتے ہیں۔ مولانا طیب رحمتہ اللہ میں دیوبند والے قلات میں تشریف لائے - عمدہ تقریر کی تو والی قلات نے خوب تعریف کی۔ لکن قاضی محمد عیسی صاحب مسلم لیگ والے کہنے لگے کہ تقریر میں نقص تما- میں نے قاض صاحب سے کہا آپ کیا جاہتے ہیں کہ قاری صاحب کی تقریر سب کو پسند ہو۔ اگر یہ کہیں کہ سب کو پسند ہو تو یہ تو آپنے قاری صاحب کو خدا سے بھی بڑھا دیا۔ دیکھو قرآن خداکی تقریر ہے۔ کسی نے پسند کی ہے اور کس نے نہیں۔ مقرر کو بھی جاہے کہ حق بات کہدے۔ جاہے بندہ کو بند ہویا نہ- اب تو ہر آدم یہ جاہتا ہے کہ مقرر میرے دل کی بات کھے۔ جنگی قوت سمع درست سے انہوں نے حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے دین سے فائدہ المایا ہے اور جو مریض سمع والے ہیں وہ گمراہ ہو گئے ہیں۔ آنکھ کو دیکھو کہ اسی آنکھ سے قادیانی می قرآن کا مطالعہ کرتا ہے اور مسلمان میں ۔ گر دونوں میں زمین آسمان کا فرق ب - مع سید عطاء اللد شاہ رحمت اللہ کی بات یاد

ان کہا کہ میرے پاس ایک ادمی تبلیغ کیلئے آیا گروہ غیر مسلم تعا۔ میں نے کہا کہ میرادین یہ ہے اور اپنے گذرے ہوئے سب بزرگان دین کے نام سنا دئے اور کہا کہ اگر قیامت کے دن اللہ کھے کہ تو کونسی ٹولی میں کھرا ہو گا تومیں بزرگان کی صف میں کھرا ہوں گا-ید درست بے کہ مر سید احمد طال رحمت النديم مسلما نول کا دوست تما گر تفسیرات احمد ید انہوں نے غلط لکمی ہیں۔ حضرت تمانوی رحمتہ التدسينے فرمايا کہ يد مسلمانوں كا نادان دوست تعا- انہیں جاہیے تعاکہ مسلمانوں کی جلائی تو کرتے گردین کو نہ تراشی - سر سید صاحب نے اپنی تفسیر مولانا ابوالکام آزاد رحمته التلييس بيلي بعيمي اوركها كمرابني راستي دو- تومولانا رحمته التنكيس نے ایک فقرہ لکھا۔ کہ تفسیر دیکھی معلوم ہوا کہ میں سب سے کٹ کر آپ سے جڑ جاؤں۔ یعنی بزرگان دین سے کٹ کر۔ لیکن میں آب سے کٹ کرسب سے جڑجانے کو بہتر سمجمتا ہوں۔ میرایہ خیال ہے کہ یہ ایک جملہ انسان خود ہمی سیکھ لے اور بچوں کو ہمی سکماتے تو قیامت کک اولاد مسلم گراہ نہ ہو گی۔ تگاہ تکاہ کا بھی فرق ے مثلاً باغ کو انگریز بھی دیکھتا ہے اور شیخ سعدی رحمتہ اللہ میں-شنخ سعدى رحمته التليجب بمعول برنظر داستے بيں توب ساختہ يہ شعر لكلا–رع ی اور پانی الا تو کیم کار کا

پودا اور کچھ گلاب کی بتی اور تحجیہ گلاب کا چنول پھر رنگ کس کارفانے سے آیا- (رنگ ممی پودوں سے بنتے ہیں) برگ درختان سبز در نظر موشیار بر ورق وفتريت معزفت پروردگار المعنفات الانس ميں حارف جامى رحمت اللہ لکھتے ہيں ك ایک بزرگ نے حضرت سعدی رحمتہ الندم کو خواب میں دیکھا۔ تو حضرت سعدي رحمته الندف فرمايا كدجن جيزول يرجو اعتماد تعاان ہے تحقید تو بنا۔ گر اس شعر کیوجہ سے میں بختا گیا۔ ایک بزرگ جضرت شیخ سعدی رحمتہ اللہ کے خلاف تھے۔ انہیں حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوتی۔ کیا دیکھتے ہیں کہ آپ کے دربار نورانی شکل کے آدمی میں جو بڑے بڑے تعال کے جارے میں-تواس بزرگ نے پوچا کہ یہ کہاں گئے جارہے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ یہ سعدی رحمتہ اللہ کیلتے ہیں اس نے جور باعی بلغ العلی بکمالہ الخ کھی ہے وہ مجھے پسند ہے۔ ایک دفعہ میر اایک معتقد دوست آیا جو سارا یورپ پر اموا تھا۔ میں نے اس سے سینما کے متعلق معلومات دریافت کیں تو اس پر میں نے کہا جس طرح گویا سینما کی تصاویر متحرکہ ایک جہان ہے جو انسانوں پر خوشی اور غمی لاتا ہے لیکن اگر وہ مشین بند ہوجائے تو خاموش ہے۔ اس طرح عرش سے فرش تک تصویریں ہیں اور اللہ تعالمے کی تجلی مشین ہے جب تجلی والی مشین

ختم ہوئی تو پھر سب کچھ حتم ہے۔ بزرگان کا ایک مقولہ یہ ہے کہ ممر دو طریقوں سے لکتی ہے۔ تعطل اور تصاد اللہ تعالے نے جن عضو کو جس مقصد کیلئے رکھا ہے اگر اس کو اس مقصد میں نہ لگایا جائے تو وہ عضوء بیکار ہو جاتا ہے مثلاً ایک آدمی روزانہ بیس میل سفر کرتا ہے اس کا یاؤں باکار ہے اور کمبی مسافت طے کر سکتا ہے۔ اور دوسرا آدمی بیشمار با اور عضوء کو مقصد میں تصرف نہ کیا تواس کا یاد سیکار ہو گیا کہ وہ ایک میل بھی نہیں چل سکتا۔ اسی طرح قر آن كراكر حفظ كرين تودماغ كومقصد بركايا اور دماغ باكار موا-محمد ابن قلبی رحمته التدلیسینے سارے قرآن کو تین دن میں یاد کیا بہت ذہین تھے۔ بٹاید تحجہ غرور ہوا ہو گا کہ جمعہ کے دن دار می کو درست کرتے تیمے متھی ہمر سے جو بال بڑھے جاتے انہیں کتر دیتے- ایک مرتبہ اپنی دار می ایک ہاتھ سے پکر رکھی تمی ددسرے ہاتھ سے جب کتر نے لگے تو بعول کر قینی مشی کے اوپر کرلی تو دار هی کتر بیٹھے۔ تو فرمانے لگے میری قوت حافظہ یوری دنیا کے انسانوں سے زیادہ ہے اور بھول بھی زیادہ ہے۔ تو اللہ تعالیے نے قلب حق و باطل کے امتیاز کیلئے دیا ہے۔ اگر اس سے یہی کام لیں کے تودرست رہیگا۔ ان ایک ایک تعدید انداز ا a tig mention to the the second of the second of the 1

hit at the × 1, 1**9 K**, 11 Mar & Alter Grade and Ale درس مميرا . Sec. A Strategy of 14 كتوبر 1966 م پېچان **ق دائباب بېر** 1. Jac 3. · · · · en train · حتم الله على قلوبهم الخ بر أج أخرى درس ب- الله تعالے کا ارشاد ہے کہ تحیر لوگ ایے ، بین کہ ان کے قلوب اور کا نول بر ممر بے اور آنکھوں پر پردے میں آب وہ جن نہ سمجھتے نہ سنتے اور نہ دیکھتے ہیں تو لازمی نتیجہ ولہم عذاب عظیم ہے۔ انسان کے اندر مختلف چیزیں ہیں کچھ ظاہری اور کچھ پوشیدہ- ظاہر انکھ کان و غیرہ ہیں۔ اور پوشیدہ انسان کے اندر تمام مخلوقات سے جدا گانہ حق کی پہان کیلئے ایک سمجھ پیدا گی۔ یعنی قلب اور اس کے کان میں ایک ایسی قوت رکھی ہے جس سے حق اور باطل میں فرق کر سکتا ہے۔ اسی طرح آنکھ جو حق اور باطل کو پہچان سکتی ہے۔ جس طرح ظاہری اعصاء مریض ہوجائے ہیں اسی طرح باطنی اعصاء بھی مریض ہوجاتے ہیں۔ اور طبی اصون یہ ہے کہ جس عضوء کا جو کام ہوا گروہ ابنا کام سرانجام نہ دے سکے تو یہ مرض ہے۔ تو قلب می ایک مقصد کیلئے ہیدا کیا گیا ہے۔ جسمانی اور روحانی مریض کا علاج الگ

٩٣.

الگ ہوتا ہے۔ اور مرض بھی الگ الگ ہوتی ہے۔ روحانی مرض قوی تمی تواللہ تعالے نے اسمان سے پیمبر علیہ السلام حضرت محمد صلے اللہ علیہ وسلم کو ہمیجا تا کہ علاج کرے۔ جسمانی مرض کا نعصان مرف دنیا تک بے اور روحانی مرض کا نقصان قسر، دنیا اور سخرت تک ہے۔ تو فرمایا لایومنون تو اللہ تعالمے نے یہ فرمایا کہ وہ اس حد تک مریض موجعے ہیں کہ اب علاج نہیں موسکتا۔ ایمان نهي لائينگ اب ان كامرض قبر و اخرت تك ساتيد جائيكا، تندرسي کی کوئی تبویز نہیں۔ اب قابل غور یہ بات ہے کہ ختم کی مرض کہاں سے پیدا ہوتی۔ یعنی ناقابل علاج مرض کے اسباب کیا ہیں۔ تا کر مسلمان ان اسباب سے بج کر بدانجام سے محفوظ موجاتے۔ 1- يهلا سبب كه قلب علاج قبول نهين كرتا-حدیث شریف سے معلوم ہے کہ ایک تکرار معصیت کہ بار بار گناہ كرنا اورمتنبه نه مونا- يعنى كمي قسم كي ندامت نه كرنا- حجته الله البالغه میں بر معتبت کی ہے۔ کہ لوگ سمجھتے ہیں کہ گناہ آیا اور گیا۔ فرمایا نہیں گناہ اپنا اثر چھوڑتا ہے۔مثلاً دس منٹ رنا کیا تووہ دس منٹ کا اثرا گرخاص انتظام نه کیا تواس کا اثر استرت تک جائیگا۔ تو گویا گناہ ے دل متاثر ہوتا ہے۔ اور ساتھ میں حضرت شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ نے فرایا کہ آدمی ایک بعول کر گناہ کرتا ہے مثلاً بعول کریا تی بینے ی روزہ نہیں تو متا- اگر کوئی تصدایاتی بی اے تو گناہ می اور روزہ

ہی ٹوٹ گیا۔ تو شاہ صاحب رحمتہ اللہ میسنے بحث کی ہے کہ کام تو ایک ہے کیا اس بھول کا قلب پر اثر پڑیکا۔ فرماتے ہیں اگر جان کر کهایا تو گناه مبمی موا اور قلب پرسیای مبمی چرمی- اور اگر معول کر کهایا تو سیابی مبی نہیں چرمنی اور گناہ مبی نہیں ہوا۔ گوشت کے یو تمرمے قلب کے اندرایک نور ہے جورد جانی قلب ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ بیسنے عجیب مثال دی ہے کہ کام ایک ہے گر بعول کیوم سے گناہ نہیں ہے۔ فرماتے ہیں کہ قصد اور ارادہ روح کیلئے بمنزلہ حلق کے ہیں۔ یعنی وہ گلاجس سے پانی یا نوالہ نیچ اتر تا ہے۔اب یقینی بات ہے کہ اگرایک آدمی کے بدن پر کھانے بینے کا اثر پر ما ہے۔ مثلاً خمیرہ مردارید اگر ہا تھ میں دبائے رکھا توبدن پر اس کا کوئی اثر بہیں ہوتا۔ لیکن اگر حلق سے اترے تویہ اثر کرتا ہے۔ اس طرح اگر پیاسا پانی ہاتھ میں لئے دیکھے تو پیاس نہ بچھے گی۔ بلکہ پینے سے بچھے گی۔ تو شاہ صاحب رحمتہ التل خراتے ہیں کہ اگر آدمی بعول سے گناہ کرتا ہے اور گناہ زہر ہے لیکن اس کوایسا سمجمو کہ زہر ہاتھ میں ہے نہ کہ طق سے اتری ہے۔ اس طرح گناہ ایک زہر ہے جب علق سے گذرے توجا نو کہ اِس نے قلب کو سیاہ کر دیا ہے۔ تومیں نے کہا کہ انسان کا قلب کسی بیمار ہوتا ہے اور مرض کمبی لاطاح می موتا ہے اور وہ اس طرح موتا ہے کہ بار بار گناہ كرنا اور متنب نه مونا- ديكموجب انسان شروع مي گناه كرے تو دل

10

میں د مرمکن ہوتی ہے اور بے چینی ہوتی ہے۔ لیکن بار بار کرنے سے دل سیاہ ہوجاتا ہے اور پھر وہ اس گناہ پر فر کرتا ہے۔ اور گناہ کے اعلان سے شرماتا نہیں۔ یہ دلیل ہے کہ سیاہی بڑھ گئی۔ اللہ تعالیے کا بڑا احسان ہے کہ وہ موسن کو جنت میں لے جانا جاہتا ہے۔ تو ، جب کوئی گناہ ہو جائے تو ایک روحانی صابن تجویز کیا گیا ہے وہ ہے استغفار اور توبہ ہے جس سے تلب دوبارہ چمک اسم گا- اذا اذنب العبد نقطت في قلب نقطته سوداء فإن تاب رفعت الخ كناه س دل میں سیاہ نقط پڑجاتا ہے جو بار بار کرنے سے بڑھتے جاتے ہیں-اگر توبہ کرلی جائے تو پھر چک جاتا ہے۔ مسلم شریف میں ب التائب من الذنب ..... كمن للذنب له توبه كرنيوالا إيسا موتا ب جب اس نے گناہ نہ کیا ہو۔ ظاہر ہے کہ ختم اللہ علی قلوبہم الخ والے وہ لوگ تھے جو بار بار گناہ کرتے اور ندامت نہیں کرتے تھے بلکہ . فريد اعلان كرتے تھے- دل كے سياہ مونيكا دوم (2) سبب اتباع ، رسم- انسان کا مزاج ایک عجیب چیز ہے۔ انسان جب دیکھتا ہے کہ لوگ فلال کام کو کافی عرصے سے کرتے ہے آر ہے ہیں توانسان کے قلب میں اس کام کی عظمت بیٹھ جاتی ہے۔ یہی وج ہے کہ جب حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم تشریف الے آئے تو عرب کثیر تعداد میں لات و منات اور حبل کی بت پرستی کرتے یے ہے۔ توانسان کی یہ فطری محروری ہے کہ جن کام کو بہت لوگ کافی

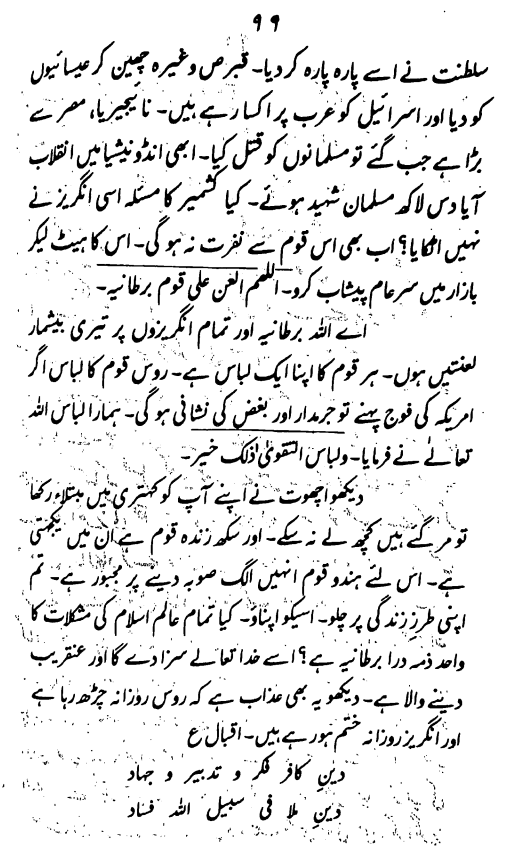
94...\*

لمے عرصے سے کرتے چلے آ رہے ہوں وہ اس سے معبت کرتا ے۔ اب قرآن نے اسے قسرک سے روکا تووہ اس قدیم اتباع رسم کو چموڑنا نہ جاہتے تھے۔ یہی بات سے کہ جب انگریز شروع میں آئے توان کی ہر چیز بری معلوم ہوتی تھی۔ ہمارے قصبہ میں ایک ملمان انگریز کے ساتھ ہیٹ پہن کر آیا تو تمام سے گھروں میں چپ گئے کہ ہیٹ کو دیکھ کر جسم میں نہ جائیں گراب بار بار دیکھنے کے بعد کوتی اثر نہیں۔ أقبال رحمته الخدبع جو تعاريد خوب بتدريج وې خوب جوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کا صمیر and the second وانزل المیزان - خدا نے ایک قرآن والا ترازو اتارا ہے۔ یورب اور امریکہ سے کوئی قانون آئے تو قرآن پر تولوا گروہ درست کے تو اپناؤ ورنہ اس پر لعنت دو۔ اتباع رسم گویا ایک عجیب چیز ہے۔ یہ ابتدائی بات تھی۔ جب ایک انگریز ابتداء میں افغانستان میں آیا تواس کو دیکھنے کیلئے لوگ جمع ہو گئے کہ اس کے سر پر ٹو کرہ رکھا ہوا ہے۔ قبائلی لو گوں میں بہت سے میٹ والے ملمان قتل کے گئے۔ ایک صاحب نے میٹ کے بارے میں پوچا کہ اس کا پہننا جا تز ہے یا ناجا تز۔ میں نے تحما کہ اس ہیٹ کے \*

94"

ساتد کی پرندے کا پریا کوتی اصافی کپڑا گا دو تو بس پھر کچھ نہیں کیونکہ ہمریہ ہماری ٹوبی ہوجا نیگی نہ کہ انگریز کی۔ درنہ ضریعت میں توبات یہ ہے کہ مرد کے استعمال کیلئے خالص سرخ رنگ اور ریشم منع ہے۔ باتی جس طرح کا کپر امو درست ہے۔ لیکن اسلام نے ب محما ب کرمن تشبه بقوم فمومنهم - جواپنی شکل تهذيب و تمدن جس قوم سے بنائی الیامت میں اس قوم کے ساتھ حشر ہو گا۔ حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے جو تشبہ کی ممانعت فرمائی ہے تو پہلے آ یک مقصد کوجاننا ضروری ہے۔ ایک تشبہ مشتر کا ہے مثلاً انگریز کھاتے پیتے ہیں- ہم بھی کاتے پیتے ہیں- ان چیزوں میں کفار سے مثاببت نہیں ہوتی۔ یہ تشبہ لوازمات بشریہ میں سے ب اسک اجازت ہے۔ یہ نہیں کہ انگر بر کھاتے بیٹے ہیں ہمیں نہ کھا نا چاہئے۔ پیشانی پر مسرخ نشان کاتے ہیں۔ یا عیسائی جو صلیب کی شکل میں ماتی ہیںتے ہیں ان مذہبی چیرول میں ان کی مثابہت حرام ہے۔ - 3- تیسری چیز تشبہ امور تمد نیہ جو بین بین ہیں صبے کوٹ پتلون یہ خاص انگریزوں کی نہیں ہیں کیونکہ ترک قوم اس کو بہت يہلے استعمال كرتى جلى آئى ہے۔ بہرحال بديث حرام تو سی مردہ بے تو مردہ کے بعنے کیلئے کوئی پر وغیرہ لا دد- تشبہ ک ممانعت کیوں کی ؟ اس کی ایک منتصر حکمت بیان کرتا ہوں۔ کہ

ای سے احساس محمتری ہیدا ہوتا ہے۔ کہ انگریز کو اعلی اور خود کو بت سمجنے لگتے ہیں اور وہ قوم کسمی زندہ نہیں رہ سکتی جو احساس محتری رکھے۔ اچھو توں کو دیکھو کہ اونے ذرجہ کے ہندوں میں نہیں جاسکتے اور نہ ان کے کنوی سے پانی پی سکتے ہیں۔ اگر ہم نے انگریز کوادیج اور خود کو نیچ کا خیال کر لیا تو ہم مسلمان کا جنازہ نکل گیا۔ گر قرآن نے لئتم خیرامتہ قرمایا ہے کہ تم سب سے بر می قوم ہو۔ اور مسلمان کے بع سے بر محکر کوئی نہیں۔ یہ درست نہیں کر پہناوا می انگریز کا اور تهذیب بھی انگریز کی اور دیکھو مصیبت یہ کہ تحمیل ہمی الكريز كا ہے۔ چلو تھيل نہيں كرتے اس ميں تحيد ترميم تو كرلو-والتي قلات نے کہا کہ تحمیل کیسی چیز ہے میں نے کہا ورزش ہے تواب ہے۔ گرانگریز کی نعل نہ کرواپنا ابجاد کرو۔ میرا تو عقیدہ ہے کہ اگر ملمان اپنا ابجاد کرے تو اس میں تحم گناہ ہے اور اگر انگریز سے نقل کر کے کرے تو ڈبل گناہ ہے۔ ایک خود گناہ دوسرا مثابہت کا م انگریز پہلے آئے تو لو گوں نے حضرت شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ سے پوچا کہ اسلام کب زندہ ہو گا۔ فرمایا کہ اسلام شرکت نہیں ماہتا- تمام توموں کے کا نون تور دو اور اسلام کے کا نون اور رسم و رواج كوا پناؤ- عالم اسلام پر برطانيد في اتناظلم كيا ب كر آدم عليه اللام سے لیکر آج تک کی کافر قوم نے شیں کیا۔ ترکیہ ک اللطنت الجزائر ہے لے کر کتنی دور تک پیمیلی ہوتی تھی۔ گر انگریز



سم میں غیرت نہیں ور نہ جومولوی مسلما نوں کو لڑانا جاہے تواس کی مانگ سے پکڑ کر نیچے اتارو در نہ اگریہی حالت رہی تو ، اچھوت والی حالت ہو جائیگی۔ اور قرآن کے غلط معانی کر کے بكار تے بیں-اقبال ع

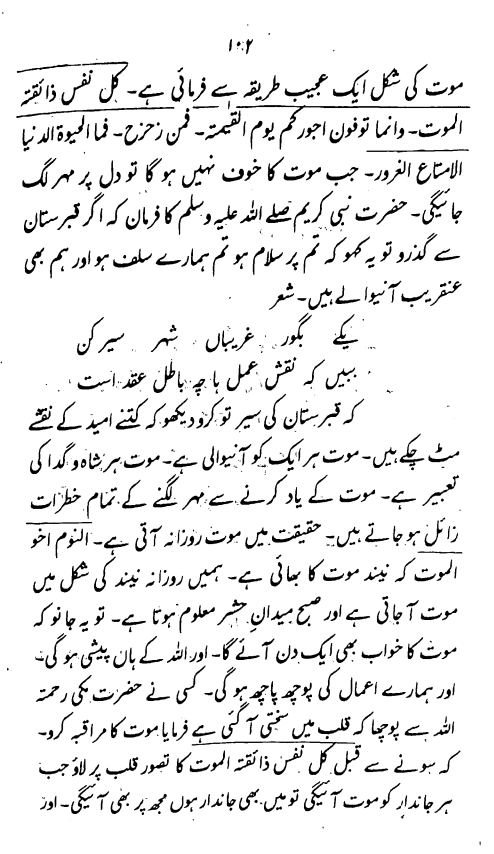
کہ جب بھی مولوی نے غلط معنی کیا توخدا اور مصطفےٰ اور خدا کا جبرائیل حیران ہو جاتے ہیں کہ ہم نے یہ تو نہیں کہا تھا بلکہ واغتصموا بحبل الندجمعيا للحما تعابه توابك چيز تشبه اور دوسري چيز ہے اتباع بدرسم اور (3) تیسری چیز ہے صحبت بد- انسان کا قلب تب کالا ہوتا ہے جب اس کا تعلق کا لے قلب والوں کے ساتھ م<sup>و-</sup> قرآن یوم یعض الظالم علی یدیہ جب انسان اینے ہاتھ کائے گا تو ہم حشر کے دن بولے گا کہ یا اللہ حق آنے کے باوجود اس نے مجھے کیسے بہکا دیا۔ حدیث المرء علی دین خلیلہ آدمی اپنے دوست و احباب کے دین سے الم گا۔ اس لئے صحبت بد قلب کو سیاہ کر نیوالی ہے۔ تم میں سے ہر ایک دیکھ لے کہ نہم کس قسم کے لوگوں سے صحبت کرتے ہیں۔ اگر بد لوگوں کی تصنیف کا مطالعہ <u> کرو گے تو</u>نتیجہ بد صحبت والا ہو گا۔ یا ایہا الذین امنوا القوا اللہ و کو نوا <sup>مع الص</sup>ر قلین اسے ایمان والو اللہ سے ڈرو اور ان کے ساتھ رہو جن کا

درس تمبرس 16 کتوبر 966



یہ دل پر مہر کالگ جانا بر می بد بختی ہے۔ یہ دل ہی انسانی زندگی کی کامیابی اور ناکامیابی کا مدار ہے۔ مہر بمعنی یہ کہ نیکی کا دروازہ بند ہوجائے۔ سابق درس میں مہر لگنے کے تین اسباب ذکر کئے تھے آج -4۔ جو تھا سبب وہ ہے تخفلت جن الموت کہ موت سے غافل ہونا۔ جس قدر آدمی موت سے غافل ہوتا ہے اسی قدر گناہ پر دلیر ہوتا ہے۔ اور جس قدر موت سے درتا ہے اسی قدر نیکی کرتا

موت حقیقت میں دنیا سے آخرت کی طرف جالان ہے۔ جب جالان ہوا تو یہاں کی سب چیزیں غائب اور وہاں کی سب چیزیں ظاہر ۔ اگر یہ نقشہ ہروقت ذہن پر رہ جائے تو کیا گناہ ہو مکتا ہے ؟ اذ کروا اذ کروا حاصم الذات ۔ تم اس چیز کو یاد کرو جو تمام مزول کو مٹا دینوالی ہے اور فرما یا موت کے یاد کرنے میں دل کا نور بڑھتا ہے اور خیر اور نیکی کا دروازہ کھلا رہتا ہے ۔ اور قرآن نے



يمر وقت بھی مقرر نہیں۔ اور جب وقت مقرر نہیں تو زوزا نہ سر دل، کوموت کا دن سمجھو۔ اور موت کے بعد پوچھ کا دن ہے کہ دنیا میں کیا گیا۔ جب پوچیر کا وقت قریب ہو جائے تو تیاری کرلگا۔ اور یہ تصور کرو کہ موت کے بعد مجمع عسل اور کفنایا جائے گا۔ اور یہ ہمی تصور کیا جائے کہ مجھے پوری کا ننات سے تعلق کا ثنا پڑے گا۔ بس اللہ تعالمے اور میں مول گا- اور کچی پیشی قبر اور پکی پیشی آخرت میں مو گی۔ حضرت تعانوی رحمتہ التد ظہر اور عصر کے درمیان مریدین کے خطوط سناتے تھے۔ خطوالے کا نام نہیں بتاتے تھے تا کہ پردہ رہ جائے۔ اور جواب بھی سناتے تھے۔ ایک خط سنایا۔ لکھا تھا کہ حضرت نیند کیوم سے تہد کی نماز ترک ہوجاتی ہے۔ جواب کھا پھر کیا۔ کہ جب نیند میں ہواور نیند کی وجہ سے تبجد صائع ہوا تو پھر کیا۔ نقصان تو بیداری کی حالت میں ہوتا ہے۔ دوسرا خط سنایا کہ حضرت تہجد میں سستی ہوتی ہے۔ فرمایا چستی کرو کہ سستی کا علاج چستی ہے۔ چستی کر کے کھڑے ہو جاؤادر تہجد پڑھو۔ ایک اور خط سایا کہ میں شرعی نقطہ سے پوری طرح نماز ادا کرتا ہوں گر بعد میں ہمی خطرہ رہتا ہے کہ قبول ہو گی یا نہیں۔ جواب فرمایا یہ بحر معرفت کا قطرہ ہے کہ مؤمن عبادت کے بعد ہمی ڈرتا ہے کہ شاید قبول ہو کی یا نّر ہوگی۔ ایک اور خط سنایا کہ ہمارے پڑوسی نماز نہیں پڑھتے۔

دیکھو تبلیخ جن ے گر تبلیخ کے بعد دوسروں کے غم میں نہ گھلتے رہو۔ توجواب دیا کہ کار خود کن کار بیگا نہ مکن - کہ قیامت کے دن تجہ سے تیرے اعمال پوچیں گے نہ کہ دوسروں کے-(5) یا نبوال اسباب فکر اخرت ہے۔ انسان پر سر وقت فكر سخرت كا غلبه مونا جامية - خاص كر بر حاب مي توبهت ضروری ہے۔۔ ۔۔ ۔ ۔۔ کہ ایک صوفی بزرگ فرماتے ہیں کہ ویے توسانی شیر محا ہو کر چلتا ہے اور جب اپنے سوراخ میں داخل ہوتا ہے۔ توسیدھا ہو جاتا ہے۔ تو کیا موسن جب قسر والے سوراخ میں داخل ہونیکے قریب ہوجائے تو کیا سیدھا نہ ہوجائے۔ اکبر الد ۲ بادی رحمتہ الندیسے آپنے زمانہ میں امت کی اصلاح کی بے کیونکہ انگریزی خال آدمی تھے۔ ہر معاملہ سے واقعت تھے۔ توخوب اصلاح کی۔ حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ بھی ان کے باں یلنے کیلئے تشریف لے جاتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ یہ سمارے زمانہ کے شیخ سعدی رحمتہ اللہ ہیں۔ انہیں ایک دوست ملنے آیا تو اس چٹ کی بیت پرلکھدیا وقت طلوع ديكما وقت غروب ديكما اب گکر آخرت ہے دنیا کو خوب دیکھا ہر حال فکر آخرت بہت بر می چیز ہے۔ سبحان اللہ یرانے زمانہ کے بےدین آج کے بادین سے اچھ ہوتے

تھے۔اکبر بادشاہ بڑا برا بادشاہ سمجما جاتا ہے۔ اسے ایک رات نیند نه آتی تو ہر درباری اس کوشش میں ہو کہ انہیں کسی طرح نیند آ جائے گر نہیں۔ ہخران سے پوچیا گیا کہ اتنے عملین کیوں ہیں۔ کہا کہ آج توسم قند سے بخاراتک میں بادشاہ ہوں گرکل میں ایک تنگ قبر میں جاؤلگا توویاں کیا جال ہو گا۔ کیا آج کل کے صدروں نے بھی کبی قبر کی فکر کی ہے۔ اس سے اوپر مہر کیا ہو کہ عبتیات میں مشغول ہیں۔ اکبر کا وزیر بیربل ہندو تھا جو بہت دانا تھا اس نے ایک تدبیر بتلائی کہ آپ مسلمان ہیں اور آپ کا عقیدہ ہے کہ حضرت محمد صلے اللہ علیہ وسلم زمین میں زندہ ہیں اور آپ بھی مرکر زمین میں جائیں گے تو حضور صلے اللہ علیہ وسلم کی برکت کی روشی آپ تک آجائیگی تو پھراہے سکون آگیا۔ (6) قلب پر ممرلک جانے کا چھٹا سبب حب مال ہے۔ کہ مال کی حد سے زیادہ محبت بھی دل پر زنگ چڑھا دیتا ہے۔ سب لوگوں کو معلوم ہے کہ سود حرام ہے۔ تو مال کی معبت اس قدر غالب ہے کہ سود کو حرام جان کر بھی سودی کاروبار کرتے ہیں۔ اس طرح رشوت والے کو اسکی حُرمت کا خوب پتہ ہے گر مال کی مرجبت نے اندھا کر دیا ہے۔ معلوم ہو گیا کہ رزق طلال میں بہت بر کتیں ہیں۔ (7) ساتوال سبب نفرت عن الوعظ كه وعظ اور

1•4

نصیحت سے نفرت کرنا۔ یہ یقینی بات ہے کہ دل کوروشن کرنے والی چیز دین کی تبلیغ ہے۔ اب جو اللہ تعالمے کی چیزوں کی تبلیغ سے نفرت کریں گے ان کے قلب کا میل بڑھتا رہے گا حتی کہ مہر لگ جائے گی۔ ابن سمعون رحمتہ الله بغداد کے داعظ تھے۔ انہوں نے بغداد میں وعظ شروع کیا تو مرد اور عور تیں دو نوں علیحدہ علیحدہ خریک ہوتے تھے۔ عورت کو بھی تصیحت کی ضرورت ہے۔ الدنيا كلها مساع وخيريا امراة صالحته - كه دنيا كا اجعا مال نيك عورتين ہیں۔ تو ایک عورت جس کا گھر دریا دجلہ کے قریب تھا وہ درس سنے آتی تھی دوران درس ایک آدمی نے آکر کہا کہ دریا میں طغیانی المحتى ہے تم جا كر كَمَر كاسامان كہيں حفاظت كى جگہ ليجاؤ۔ تو حضرت بی بی رحمتہ اللہ نے یہ کام جو کیا میں یہ نہیں کہتا کہ غلط کیا یا درست- گراس کا دیسی جذبہ بیان کرتا ہوں کہ اس نے کہا اگریانی مکان بہا کے گیا تو اللہ تعالیٰ اور ال دے گا تو مکان بنا لو تکی ور نہ اس رحمت سے جوسن رہی ہوں مروم ہوجاؤنگی ۔ حضرت حنظلہؓ نے عرض کی پارسول الٹد صلے الند علیہ وسلم جب آب وعظ فرماتے ہیں تو آنکھیں ہے پر تی ہیں۔ اور دل الند تعالے کے خوف سے کانپ ایمتے ہیں۔ اور جب آپ قیامت کا ذکر فرماتے ہیں تو وہ ہمارے سامنے ہوتی ہے۔ گر جب ہم گھر جاتے ہیں تویہ چیر صائع ہوجاتی ہے۔ آپ نے فرمایا اگر ہر وقت

وہی حالت قائم رہے تو تم سے فرشتے مصافحہ کریں۔ ·· (8) المعويں چیز ذکر اللہ۔ قرآن نے ذکر کے بارہ میں بہت ہدایات دی ہیں۔ فاذ کرونی اذ کر کم۔ تم مجھے یاد کرو میں تہیں یاد کروں گا۔ یہ کتنی برمبی بات ہے۔ آج تواتنی بات کوئی محمشنر بھی نہیں کہتا۔ ایک صحابی حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے کہ مجھ پر اسلام کے احکامات بہت بڑھ گئے ہیں۔ فامر في بامر- مجھے کوئي مختصر حکم فرما دواعمل بہ میں اس پر عمل کروں آب نے فرمایا لایزال نسانک رطبامن ذکر اللہ ہمیشہ تیری زبان اللہ تعالے کی یاد ہے تر ہونی چاہئے۔ توحدیث پاک ہے کہ جو آدمی مجھے اسودہ جالی میں یاد کرے میں اپنے لکلیف کے وقت یاد کرو لگا۔ یعنی اگر تین ہزار تنخواہ ہے تو بھی اللہ تعالیے کو یاد کرو اللہ تنہیں مصیبت میں یاد کرے گا۔ اگر تم اکٹ رہے تو پھر الند تعالے مصیبت میں بھی یاد نہ کریگا۔ دوسری حدیث پاک ہے کہ جو مجھے تنعائی میں یاد کرے میں اسے تنعاقی میں یاد کروگا۔ اور جو مجھے جماعت میں یاد کرے میں اے اس سے بہتر (فرشتوں والی) مماعت میں یاد کو گا-(9) نوین چیز قرآن پاک کی تلاوت یہ ایک ایسی چیز ہے کہ جس سے قلب دحل جاتا ہے۔ جس طرح انسان روزانہ عمل کرتا ہے اسی طرح قرآن پاک کی تلاوت سے انسان کا قلب

1.1

رورانہ غسل حاصل کرتا ہے۔ قرآن کی تلاوت کے علاوہ ہر دوا کیلئے ایک پر بیز کی ضرورت ہے۔ جو آدمی یہ چاہے کہ میرا قلب نیکی کی طرف مائل ہواس کے لئے اکل حلال بڑی ضروری چیز ہے۔ اکل حلال میں بڑی برکت ہے۔ تو بندہ کو اکل حلال کی کوشش کرنی چاہئے۔حضرت بثاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ نے فرمایا حلال مال اچھی جگہ صرف ہوتا ہے۔ ایک شاگرد نے کہا اس کا مطلب سمجھ نہیں آیا۔ تواپنی طرف سے ایک روپیہ دیا اور فرمایا مدرسہ کے باہر سب سے یہلے جو آدمی سلے اسے دید بنا۔ اگریہ طلال کا ہے توضحیح مصرف پر خرج مو گا- توای بام ایک گھوڑ سوار ملا اسے دیدیا کھوڑ سوار نے رومال میں بندھی کوئی چیز نہے ہمینک دی اور چلا گیا۔ کہ طلال مال کو بيجا صرف نهين مونا چاہئے تھا۔ گريہ تو ايک گھوڑ سوار تھا کوئي غريب تونه تما- آب في فرمايا جاوً تحقيق كرو- باسر كما تووه اتفاق ے مل گیا دریافت کیا۔ اس نے کہامیں اور میرے بچے کافی عرصہ ے بھوکے ہیں۔ توایک آدمی نے گھوڑا دیا ہے کہ اس پر بیٹھر کر فلال شخص کے پاس جاؤ گمراس سے بھی ملنے کی امید نہ تھی۔ تورایتے میں ایک مردار مرغی ملی جوا ٹھالی ہے کہ اس سے گذارا کریں گے۔ گرجب تم نے روپیہ دیا تووہ میں نے پیمینک دی۔ روس کا بادشاہ زار روس نے اسلام کا مطالعہ کیا تومتا ثر ہوا علماء کو بلوایا یوچھا کیا میں اسلًام لانے کے بعد شراب پی سکتا ہوں۔ جب یہ خبر حضرت مولاناً

گنگومی رحمتہ اللہ کو پہنچی تو کہنے گئے کہ اف مولویوں نے غلطی کی۔ میں تو کہتا کہ شراب بینا گناہ ہے اور عیسا نیت ایک کفر ہے۔ اس سے توبہتر ہے کہ گفر سے ایمان میں آجاؤ۔

.

درس مسبرًا 121 كتوير 1966 م

لفاد

آج کے درس سے منافقوں کا بیان شروع ہو رہا ہے۔ سورۃ بقرہ کا ار تباط بیان کرتا ہوں۔ اس میں تدین قسم کے لوگوں کا بیان ہے۔ 1- جو دل اور زبان دو نوں سے مسلمان موئے۔ حدی للمتقین سے حم المفلون تک ان کا بیان ہے۔ دل اور زبان دو نول سے کافر ہیں۔ اس الذين -2 كفروا سے حتم اللہ على قلوبهم الخ تك ان كا بيان ہے۔ تیسرا گروہ وہ جو زبان سے مسلمان اور دل سے -3 کافر ہے۔ اس کو منافق کہتے ہیں۔ نفاق آس میں رواج دینے کو کہتے ہیں۔ تو منافق بھی اپنے ایمان کو رواج دینا جاہتا ہے کہ میں لو گوں میں مؤمن شمار ہو جاؤں۔ تو قرآن پاک نے تین قسم کے انسان ذکر کی آج منافقین کا بیان ہے۔ متقین کتنا بڑا گردہ ہے گمر قرآن نے ان کے ۔ ب<sup>ار</sup> سے میں جسرون جار کہ پتیں بیان کی ہیں اور کافروں کیلئے دو آیتیں

ذکر کیں۔ گر اس سورۃ بقرہ میں منافقوں کیلئے تیرہ (13) آیتیں ذکر کیں۔ اور اسخیر میں منافقوں کا بیان رکھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ملت اسلامیہ کے حق میں کافر سے منافق زیادہ ضرر پہنچاتا ہے۔ اور حافظ عمادالدین ابن کشیر رحمتہ اللہ کا قول ہے کہ چار سور توں میں منافقوں كاذكر ہے۔ 1- بقرہ، 2- توب، 3- نور، 4- منافقون- سورة توبہ میں تفصیل سے ذکر ہے۔ گویامسلما نوں نے نفاق کے مسلہ پر پورا خور نہیں کیا۔ قرآن سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ منافقین بد ترین کافر ہیں۔ اس لیے انہیں مفسرین نے اخبت کافر لکھا ہے۔ ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار جسم مي بهي در ب مي - منافق سب سے زیادہ عذاب میں ہوں گے۔ میں نے ان چاروں سور توں میں خصال المنافقین کی پڑتال گ- اور صبط کی ہیں۔ نفاق نے بہت نقصان پہنچایا ہے۔ نفاق یا منافقت کی دو قسم ہیں۔ 1۔اعتقادی نفاق 2\_عملي نفاق عقیدہ کی منافقت۔ میں نے جو تحومہ بیان کیا وہ اعتقادی نفاق بیان کیا ہے۔ یعنی بد ترین کفر اعتقادی نفاق ہے۔ اخفاء الكفر واظهار الايمان - كه دل نفاق کی تعریف: میں کفر چھیا نا اور زبان پر ایمان ظاہر کرنا۔ یہ گویا اعتقادی نفاق ہوا۔ دوسرا (2) عملی نفاق ہے کہ ظاہراً و باطناً ایمان ہے لیکن تیمل کا

عمال المنافقين - كہ اس كے اعمال منافقين سے ملتے جلتے ہيں - سورۃ بقرہ کے شروع میں اعتقادی نفاق کا بیان ہے۔ ہمارے اکا برین نے لکھا ہے کہ حضور کریم صلے الند علیہ وسلم کے زمانے میں کافر اور میلمانوں کے علاوہ تیسری جماعت منافقوں کی بھی تھی۔ لیکن جب اسلام کو عروج ہوا تو وہ منافق ختم ہو گئے۔ لیکن اب پھر اس زمانہ میں منافق پیدا ہو گئے ہیں۔ اس قسم کا نفاق دو تعلیموں نے پیدا کیا۔ جب مسلما نول کا مرکز بغداد رہا تو تین فلسفول کا ترجمہ موا۔ مندو، یونان ادر رومی کے فلسفے ذکر کئے گئے۔ جب یہ فلسفے عروج پر ہوئے توجونکہ ماحول اسلامی تعاس کے کہتے توقعے کہ ہم مسلمان ہیں لیکن کافر تھے۔ ابن کشیر کی (تاریخ کامل) اور (ابن خلدون) کی تاریخ میں ذکر ہے کہ منصور نے یونان خط لکھا کہ یونانی فلسفہ کی کتب ہمیجیں۔ تو شاہ روم نے تلاش کرایا تو معلوم ہوا کہ زمینی تہہ خانے میں پڑا ہے۔ یعنی دفن کر چکے تھے۔ تواس نے وزراء سے مشورہ لیا۔ تویہ طبے پایا کہ ضرور بھیجو تا کہ مسلمانوں کو اسلام میں شکوک و شبهات بيدامون ادر اسلام كمزور مو- ليكن امام غزالي رحمته التتشادر امام <sup>ر</sup>ازی رحمتہ اللہ نے ان فلسفی قوانین سے اسلامی نکتوں کو حل کر د کھایا۔ لیکن ان فلسفوں سے تحجیہ لوگ متاثر ہو کر کافر ہو گئے۔ بہر حال قرآن پاک اس اعتقادی نفاق کو ان آیات میں بیان کرتا ہے۔ اور <sup>ا</sup>ں نفاق کی حقیقت کفر سے بھی ہد تر ہے۔ کیونکہ منافق پوشیدہ اور

"||**r** 

کافری ظاہری دشمن ہے۔ کافر کے ہاں گفر ہے مگر دموکہ نہیں اور منافق کے ہاں دھوکہ ہے۔ جس طرح مرزائی کافر ہونیکے باوجود اپنے آب کومسلمان ظاہر کرتے ہیں۔اس لیے لوگ عیسائی کم ہوتے ہیں اور مرزائی زیادہ کیونکہ عیسائی اپنے آپکو مسلمان تو نہیں کہتے۔ منافق طبقہ نے ہی دین میں سارا نقصان کیا ہے۔ بنگال میں مسراج الدولہ رحمته الله، جنوبي مندوستان مين ميبيو شهيد رحمته الله اور دبلي ميس بهادر شاہ رحمتہ اللہ کی سلطنتوں پر جب انگریز نے قبصہ کرنا جایا تو سراج الدوله كارشته دار جعفر، اور ٹيبيو كارشته دار صادق اور بهادر شاہ كارشته دار اللى بخش يد لوگ منافقت كر ف انگريز ف مل كم اور مم ف شکست کھاتی- بغداد کے برابر مسلما نوں کی کوئی حکومت نہ تھی۔ معتقیم کے وزیر ابن علقمی نے منافقت کی وہ بلا کو سے مل گیا۔ یہ ہلا کو خالص کافر تھا۔ تو بغداد کی اینٹ سے اینٹ بج گئی۔ ایک دن میں دس لاکھ مسلمان کائے گئے۔ یہ خاندان حضرت عباس کی اولاد تھی ان پر جومظالم ہوئے انہیں بیان نہیں کر سکتاتے یہ سب محید ابن علقمی کی وجہ سے موا۔ اب معی نفاق کی کمی نہیں ہے اس لیے ذرا کھول کر بیان کرتا ہوں۔ تو پہلے لفظی ترجمہ کرتا ہوں۔ ومن الناس من يقول امنا- محجد اسے لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم اللہ اور قیامت پر ايمان لات- ومامم بمومنين - وه مر كزمومن نهين دغاباري كرت ہیں اللہ سے اور مؤمنوں سے- لیکن وہ اپنے آپ سے دغاباری

### 118

کرتے ہیں۔ وہ نہیں جانتے اور ان کے دل میں مرض ہے۔ الند نے جہوٹ کیوجہ سے وہ مرض بڑھا دیا ہے۔ اور جب انہیں کہا جاتا ہے کہ ملک میں خرابی نہ کرو تو وہ کہتے ہیں کہ ہم توصلح پسند لوگ ہیں۔ صبے آج کل اس چیز کو پسند کرتے ہیں کہ بامسلم<u>ان</u> اللہ اللہ با برہمن رام رام - توالتٰد تعا لے کہتے ہیں الاا نہم ھم المفسدوں کہ یہی لوگ فساد کرنیوا ہے ہیں۔ لیکن یہ نہیں بوجھتے۔ اور جب انہیں کہا جاتا ہے کہ جیسا ایمان اور لوگ لائے ہیں ویسا ایمان لاؤ تو کہتے ہیں کہ بیوقوفوں جیسا ایمان لائیں ؟ خدا تعالے کہتے ہیں کہ سن لو کہ یہی لوگ ہی سب سے زیادہ بیو قوف ہیں۔ اور جب مسلما نوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے ایمان لایا- اور جب ایسے شیطا نوں سے لیکے ہوتے ہیں-توکہتے ہیں ہم تو آپ کے ساتھ ہیں۔ مسلمانوں سے تو ہم ہنسی کرتے ہیں۔ املنہ تم سے ہنسی کر یگا۔ اور انہیں مہلت دے گا۔ کہ وہ سرکٹی میں مبتلاء رمیں۔ اس قسم کے لوگوں نے ہدایت کے بد لے میں گمراہی خریدی۔ ان کی سودا گری نفع بخش نہ ہو گی۔ اور وہ سودا گری کا ڈھنگ نہیں جانتے۔ پہلی آیت میں نفاق کی حقیقت کا بیان ہے۔ وہ یہ ہے کہ زباں سے ایمان کا دعوٰی ہواور دل خالی مو-تو نفاق یہ ہوا کہ دل میں اللہ کی با توں کا یقین نہیں گر زبان پر دعوٰی ہے۔ اس سے ایک بڑا اصول مستنبط ہوا کہ اسلام میں نرا زبانی دعوٰی میں کوئی قوت نہیں بلکہ قلب میں جگہ ہو۔ آج اسلام کا گفر

ہونا تکہ برابر ہے۔ کیونکہ آج ذراسی کی کے مزاج کے خلاف بات ہوتی توبس اسے کافر بنا دیا۔ کفر کے فتویٰ لگانے میں ذرا سوچ لا کرد۔ جو کافر ہواس کو کافر کہواور جو نہیں اسے نہ کہو کیونکہ اگر کافر کو كافر نه كها تواسلام مث جائيكا- اور اكر مومن كو كافر كها تويه بهت برا جرم ہے۔ صحیح مسلم شریف کی حدیث شریف ہے من قال لاخیہ كافر فقد باع به احد مما- تويه حكم فان كان كما قال والارجع اليه الخ اكروه کافر نہیں تویہ گفراسی کھنے والے پر پڑے گا۔ اس لیے اپنے فتویٰ میں بہت احتیاط کی ضرورت ہے۔ غلطی اور بات ہے لیکن دیدہ دانستہ نہ ہو۔ اور یہ بات عقل بھی تسلیم کرتی ہے۔ کہ بے گناہ کو ڈاکو بتلایا جادے اور جوواقع میں ڈاکو ہوا ہے چھیایا جائے۔ تو دین تو دین تو کمک کا نظام بھی اسے ظلم عظیم کھیگا۔ تو اسی طرح جو کافر نہ ہو اسے کافر کھنا بڑا ظلم ہے۔ دیکھوجو مسلمان ہواور پھر کافر ہوجائے وہ مرتد ہے اس کا نکاح ختم ہو گیا اور اس کی سرا موت ہے۔ اور جو ابتدام سے کافر ہواسکی سمرا نہیں۔ اور مرتد کو سرزا بھی اسلامی حکومت دیگی کیونکہ یہ ان کے ذمہ ہے۔ اسلامی حکومت کے معنی یہ ہیں کہ وہ النَّد تعالی کو اصلی حاکم مانتی ہو۔ تو النَّد کے قانون کو قانون ملکت ماننا پڑے گا اوریہی چیزیں تمام مملکت عالم میں دستور ہیں۔ فرض کر او که اسلامی مملکت میں ایک شخص مسلمان تما اور قلب و ربان سے وہ اسلامی قانون کا باغی نہ تعا اور جب اس نے ارتداد کا دعویٰ کیا

تو اس کا معنی بیہ کہ جس قانون کا حامی تھا اب اس سے بغادت کرتا ے۔ اور اس وفت پوری مملکتوں میں حکومت سے بغاوت کر نیوالے کی سمزاء سمزاء موت ہے۔ البتہ وہ شخص مستنی ہے جو شر <sub>ور</sub>ع سے کافر ہو۔ کیونکہ وہ قانون الہی کو ملک کا قانون مانتا ہے۔ ادر اسے اللہ کا قانون نہیں مانتا۔ تو یقینی بات ہے کہ یہ پہلے ہی موسن نہیں تھا بلکہ ملکی قانون کا تابع تھا اور اب بھی اسی طرح ہے۔ لیکن جو پہلے موسن تھا تواب پر مرتد ہونا وہ بغادت کرتا ہے۔ تواس لیے اس کی سرا سرائے موت رکھی گئی۔ تو منافق کے سلسلے میں قابل اعتراض بات یہ ہے کہ یہ منافق بہت برے تھے- ان کی منافقت كاعلم مونيك باوجود حصور كريم صلى الله عليه وسلم في ان سے نہ جنگ لڑی اور نہ انہیں تکلیف دی۔ عبداللہ بن ابی منافقوں کا تمردار تھا۔ جب یہ بات سورۃ منافقون میں آئی۔ تواس نے کہا کہ ہم مدینہ کے اصل باشند ہے ہیں - یہ مسافر مدینہ میں کیار پینگے - دیکھو یہ ہمی ایک نفاق ہے۔ تو یہ بات حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو پہنچ گئی۔ تو اس کا بیٹا آپ کی خدمت میں حاضر ہوا کہ میں نے سا ہے کہ میرے والد کی یہ بات آپ تک پہنچی ہے۔ اگر آپ کی خوامش اس کے قتل کی ہے تویہ کام مجھ سے لیں۔ کیونکہ میں اللہ تعالے سے کہو تکا کہ میں نے اسے دین کیوجہ سے مار ڈالا ہے۔ اگر کی دوسرے نے قتل کیا تومیرے دل میں شفقت بدری ابھرے

اور میں اسے قتل کر دوں۔ گر آپنے قتل کا حکم نہ دیا۔ جب عبداللہ بن ابی مرا تو آپ نے جنازہ پڑھا۔ حضرت عمر کوجوش آیا گرادب کے دائرہ میں عرض کی کہ یہ تو منافق ہے۔ تو حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں اس کیلئے اتنے تک دعا مانگو لگا جب تک مجھے اللہ تعاہلے نہ روکے۔ حضرت فاروق اعظم فرماتے ہیں کہ یہ شان رحمته اللعلميني تمي- عبدالله في محما اگر آب اينا كرته دين تو کفن کے طور پر استعمال کرنا شاید بخش موجائے۔ اس پر آپ کی تھوک بھی ڈالی گئی۔ ان تستغفر کھم سبعین فکن یغفرالند الخ اس سے یہ معلوم موا کہ جب تک ایمان نہ مو تو یہ تبرکات کچھ نہ کریں گے-علماء حیران ہیں کہ ان سب با توں کے بادجود منافقوں سے جاد کیوں نہ ہوا۔ آپ کی ثنان رحمتہ اللعلمینی مبنی دیکھو کہ آپ ایک مرتبہ مال غنیمت تغسیم کر رہے تھے۔ تویہ ایک خاص طریقہ سے تقسیم ہوتی ہے۔ تواس میں ایک منافق کا حصہ تعا۔ اس کے خیال میں شاید یہ حصہ تحم تعا- تو تھا کہ اعدل یارسول اللہ صلے اللہ علیہ وسلم ا بنے فرمایا آسمان و زمین میں تباہی ہو۔ تو سید نا فاروق اعظم نے اس پر تلوار ثلال لی کہ اسے قتل کر دوں۔ کیونکہ اب اس کا نفاق ظاہر ہو گیا ہے۔ گر آپ نے فرمایا نہیں۔ کیونکہ یہ عام طور پر لوگوں میں میرا صحابی شمار ہوتا ہے۔ تو اس کے قتل نے لوگ غلط راستہ پکڑیں گے کہ محمد اپنے اصحاب کو بھی قتل کر دیتا ہے۔ تولوگ اس

غلط افواہ سے میرے پاس نہیں آئینگے۔ اور نہ ہدایت یائیں گے۔اس لیے ان منافقوں سے آپ نے جنگ وجہاد نہیں کیا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ اگر ایک آدمی یہ کھے کہ مجھے کدواس لیے ناپسند ہے کہ حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو پسند تما۔ تو یہ ممی ایمان قائم نہ رہا۔ ایمان کا بڑا نارک معالمہ بے خاصکر پیغمبر علیم السلام کے معاملہ میں - الصارم المسلول علی شاتم الرسول حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے بہتان باندھنے والے پر ننگی تلوار ہے۔ تو نفاق کے سکسلہ میں ایک طرف دنیا میں سب رعایت دیکی ہے۔ کہ منافق کا مال و اولاد وغیرہ سب کچھ محفوظ ہیں۔ لیکن ا ا م جلكر المخرت مي ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار- كه ہخرت میں درد ناک عذاب ہو گا۔ یہ اس لیے کہ اس نے زبان پر کلمہ پڑھا ہے تو اس کی بدولت دنیا میں رعایت ہے۔ لیکن قبر میں خالص نفاق والامعامله شروع موكا-نفاق کا مدمقابل اخلاص ہے۔ اگر آدمی خلوص سے زبان پر اللہ اللہ کرتا رہے اور قلب دنیا کے کاروبار میں لگا رہے تو اجر لي كا-ع بر زبان كسبيح و دردل كاوخر ایں چنیں کسلح کے دارد اثر یه حضرست بهاوًالدین رحمته الند کا شعر یے جو یوری

119 -

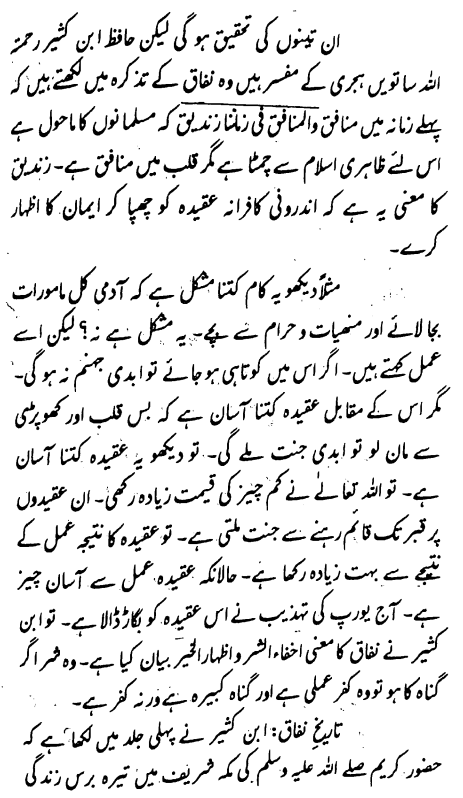
۔ دنیا میں مشہور ہے۔ حضرت تعانوی رحمتہ اللہ نے فرمایا ہے کہ لوگوں نے اسے غلط تحریر کردیا ہے۔ شعر یوں سے ع بر زبان تسبيح و در دل گاوخر 1. 141 این چنیں کسیح ہم دارد اثر ۔ بالکل نہ کریں۔ دوسرے وہ جو صرف اللہ اللہ کریں اور تی<u>سرے وہ</u> جود نیا اور ڈین دونوں کے کام کریں - وما امروا الالیعبد والتد مخلصین لہ ··· الدين- كم اخلاص مور غالب رحمة الند في مبالغة كيا في كم ايمان بیل منافقت سے کفر میں اخلاص بستر سے کیونکہ وہ یورے خلوص سے کفر بیر قائم کی خاک کہتے ، بیں کہ **کافر اگر بتخانہ میں مرے تو** المس بعب مين دالو كيونكة اس ميں منافقت نه تھى بلكه كفر پر اخلاص and the sheet of the share with a first state وفادارى بشرط استوارى أضل أيمان فينتف فل ···· مُرْب بتخانہ میں تو کعبہ میں گارمو برہمن کو ی میں ایک شاعرانہ بخیل کے کوئی ڈینی مشکلہ نہیں۔ مطلب یہ ہے کہ تمام پیغمبران علیہم السلام کو اخلاص کی تعلیم دی گئی ہے۔

17.

درس تمبرها بالألي المالية <sub>231</sub>كتوبر 1966ء

تاريخ وأسباب نيفاق

ی اس سے پہلے درس میں نفاق کے متعلق حافظ ابن کثیر رحمتہ اللہ نے اپنی بے مثال تفسیر ابن کثیر میں نفاق کا یہ مفهوم بیان کیا که اخفاء الشر واظهار الخیر - دل میں شریچمیا نا اور زبان ہے خیر ظاہر کرنا۔ نفاق کا یہ عام معنی ہے۔ پھر آگے اس کی تقسیم کی ہے کہ اگروہ شمر کفر ہواور زبان سے ایمان کا اظہار کرے۔ اسے اعتقادی کفر کھتے ہیں۔ منافقوں کا کفر بد ترین کفر ہے۔ اور دوم یہ کہ دل میں گناہ ہو اور زبان سے نیکی کا اظہار کرے۔ اسے عملی نفاق کہتے ہیں۔ یہ ابن کشیر کہتے ہیں کہ بہت بڑا گناہ ہے۔اب چند چیزیں ترتیب واربیان کرتا ہوں۔ نفاق کی تاریخ- کہ حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ (1) وسلم کے زمانہ میں جو نفاق کا اظہار ہوا اس کی تاریخ کیا ہے ؟ اسباب نفاق- که نفاق کیون کرتے ہیں-(2). اضرار نفاق - کہ نفاق کے نقصا نات کیا، بیں ؟ (3)



گدری جو پُرخار تھی۔ مصیبتوں والی زندگی تھی۔ آپ کا بائیکاٹ کیا گیا۔ اس دوران بچ بھوک سے مرتب سے۔ اور مکہ کی خطر ناک گرمی میں گرم ریتوں پر لٹایا جاتا تھا وغیرہ۔ یہ سب محمد ہوا گرا یک فرد نے ایمان ترک نه کیا۔ تو حضرت حافظ این کشیر رحمتہ الند فرماتے ہیں کہ کمہ کی تیرہ برس کی سخت زندگی کے عرصہ میں ایک منافق ہمی نہیں۔ یہی وجہ سے کہ قرآن کی بکی سور توں میں نفاق کا تذکرہ اس کے بعد آپنے مدینہ شریف ہجرت فرمائی اور مدینہ کی دس سالہ زندگی میں پہلے دوسال میں کوئی منافق نہ تھا۔ مخلص مومن اور مخلص كافر تھے۔ مذہد اور دور تكى والا كوئى شخص نہ تما۔ اوس اور خزرج یہ مدینہ کے قبیلے تھے اور باقی تیں بنو نصیر، بنو قریظیہ اور بنو قینتقاع یہ یہودی قبیلے بھی آباد تھے۔ اوس و خزرج عرب قبائل تم اور باقی تنین یہ بنی اُسرائیل تھے۔ ان کا اصل ملک فلسطين تما- يهال كيول أَسْبَ- وه اسْ لِيحَ كَه جب توراة كالمطالعة کیا۔ تواس میں حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے کمالات کا ذکر تما- ادر ساتھ ساتھ یہ بھی ذکر تما کہ آپ کا سخری ٹھکا نہ مدینہ منورہ ہو گا۔ تو انہوں نے صرف ایمان لانے کیوجہ سے اپنا وطن چھوڑا اور وطن بھی ایسا جہاں ہزاروں نبی مدفون ہیں۔ تو حصور کریم صلح الند علیہ وسلم کی کشش نے تحقینجا۔ کہ کبھی تو آپ پیدا ہوں



صداقت میک رہی تھی۔ حضرت عبداللہ ابن سلام فرماتے ہیں کہ جرہ دیکھتے ہی میں نے کہ دیا کہ یہ جسرہ جموٹ بولنے والانہیں۔ سیماحم فی وجوعہم من اثر السجود- کہ اللہ والول کے جرہ میں سجدوں کا نور ہوتا ہے۔ دیکھوایمان پڑا تو دل میں ہے لیکن انوار جسره پر موئكم- ذالك متلعم في التوراة ومتلعم في الانجيل- لوامن بہ عشر من الیہود لامن کلہم۔ حدیث پاک میں ہے کہ اگریہود کے دس علماء ایمان کے آتے تو سارے یہودی ایمان کے آتے۔ سب مسلمان ہوجاتے۔ لیکن صرف ایک عالم نے ایمان قبول کیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ یہودی علماء اسلام نہیں لائے۔ تو کیوں نہ اسلام لاتے ؟ حالانکہ اپنا وطن فلسطین ہمی صرف ایمان لانے کیلئے چھوڑا۔ وجہ یہ ہے کہ یہود کے علماء آپنے علاقہ کے پیر ہوا کرتے تھے۔ اور لوگوں سے بہت زیادہ رقمیں تماتے تھے۔ کما یعرفون ابنائہم۔ کہ یہود کے علماء نبی کو اس طرح جاتے پیچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو جانتے پیچانتے ہیں۔ تو ان علماؤں نے سوچا کہ ہیں تووہی نبی گرا گرہم ان کے مرید ہو گئے تویہ آمدنی ختم ہوجائے کی۔ تواس وجہ سے یہ مخالف رہے۔ میں کہتا ہوں کہ اگر مولوی پیر ہو تواہے ایک پیسہ بھی نہ دو۔ بہرحال یہ یہود کافر ہو گئے اور جنگ ہدر تک تو تھیک کافر رہے۔لیکن جنگ بدر کے بعدانہیں یہ معلوم

140

ہو گیا کہ اگر ہم ظاہرا کافر رہے تو ہمارا حال بھی قریش مکہ کی طرح ہو گا۔ توانہوں نے یہ سوچا کہ دل میں گفر اور زبان سے ایمان کا اظہار کریں۔ کیونکہ مسلما نوں میں شمار ہو کر جان و مال کی حفاظت رہیگی۔ اس سے معلوم ہوا کہ وہ مسلما نوں سے ڈر گئے تھے۔ اس صورت سے (2ھ) دو ہجری سے نفاق شروع ہوا۔ حافظ ابن کشیر رحمتہ الند فرماتے ہیں کہ مہاجرین میں ایک شخص بھی کسی زمانہ میں منافق نہیں گذرا۔ حضرت خدیفہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر نے اپنی خلافت کے زمانہ میں مجھے تنعائی میں بلا کر پوچھا کہ تمہیں نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے جن منافقین کے نام بتائے تھے کیا میرا نام توان میں نہیں۔ یہ تقویٰ کا کمال بے اور کمال کی دیانت ہے۔ ایک انگریز نے صحیح بات کھی ہے کہ مسلما نوں میں ایک بیوقوف طبقہ ہے۔ جو اس شخص کو بھی مسلمان نہیں مانتے جس نے پوری مسلمان دنیا کو فتح کیا ہے۔ ابوجل کا نام بھی عمر اور آپ کا نام بھی عمر تھا۔ تو حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے دعاء کی کہ یاالنہ ان میں سے کسی کو مسلمان کرو۔ تو علماً لکھتے ہیں کہ حضرت عمر کو توخود نبی پاک صلے اللہ علیہ وسلم نے ما تکا ہے۔ رہ حضرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ حضرت عرض کے اسلام لانے کے بعد ایمان روزانہ ترقی کر رہا تھا۔ ہر ایک

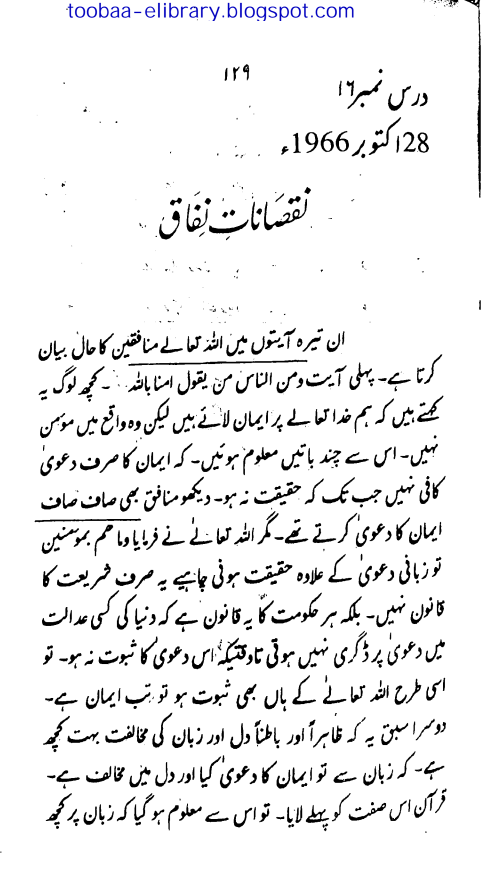
نے پوشیدہ ہجرت کی۔ گر حضرت عمر نے اونٹ پر سوار ہو کر کفار کہ کواعلان کیا کہ آج عمر مدینہ کوہجرت کررہا ہے جس نے بیوی کو بیوہ اور بچوں کویتیم بنا نا ہووہ آئے عظر جارہا ہے۔ابوجهل آیا۔گر حضرت عمرؓ نے فرمایا بنی عدی قوم کا کون مقابلہ کرے گا۔ بس اس بات نے کفار کو شمندا کیا۔ ہمر کوئی کافر میں آپ کے قریب نہ آیا۔ سید نا حضرت حمرہ اہمی مسلمان نہ ہوئے تھے۔ ہرن کے شکار کو گئے ہوئے تھے۔واپسی پر عور توں نے بتایا کہ آج توابوجل نے تیرے بیتیج کی بر می ستک کی ہے۔ آپ گھر نہ گئے دہیں سے سیدھے کعبہ شریف میں گئے جہاں ابوجهل اپنے پورے حلقے اور قوم کے ساتھ بیٹھا تھا۔ آپ نے پوری قوت سے کمان اس کے سرمیں ماری اور کہا کہ میں اس کے دین پر ہوں - آؤمیرا جو کچھ کرنا ہو کرلو۔اس کے بعداپنے تبتیج کے پاس آئے کہا تبتیج تیراانتقام لے آیا ہوں۔ آپ نے فرمایا چھا مجھے تب خوشی ہو گی جب آپ ایمان لائیں گے۔ خیر تحمیمہ عرصہ بعد آپ مسلمان ہو گیے۔ عبداللہ ابن ابی یہ منافقوں کے خزرج قبیلے کاسر دار ہے۔ مدینہ میں اس کیلئے بادشامی کا اعلان مونیوالا تھا۔ جس کیلئے ایک تاج بھی بنوالیا گیا تھا۔ بس شاہی جشن عنقریب تیار تھا۔ اتنے میں حضور کریم صلے اللہ علیہ ولکم تشریف لائے۔ توجو تاجیوشی کرنیوا کے تھے وہ مسلمان ہو

114

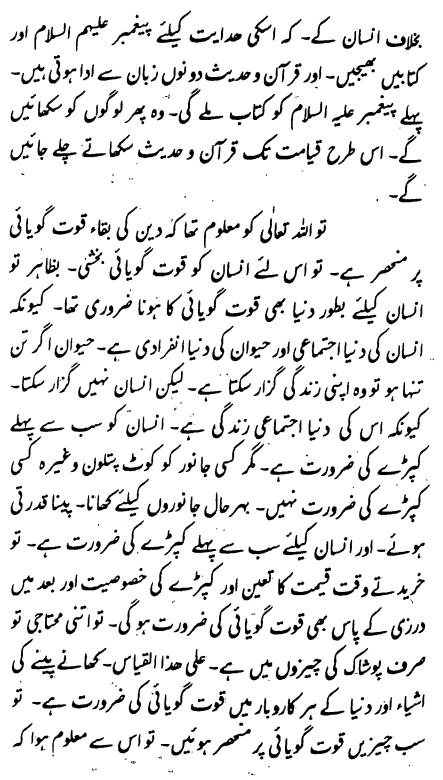
کے اور شاہی کا معاملہ وہیں رہ گیا۔ تو اس وجہ سے عبداللہ بن ابی دین کا دشمن ہو گیا۔ ظاہری دشمن بننے کی جرأت نہ کی بلکہ نفاق احتبار کیا- عبداللہ بن ابی جب مرا تو مدینہ سے نفاق بھی حتم ہو گیا۔ اسباب نفاق: محمد آدمی منافق کیوں بنتا ہے۔ یعنی وہ کیا چیزیں ہیں جو منافق بنا تی ہیں۔ (1) خوف مخلوق اور خالق سے بیخوفی۔ یعنی خالق سے نہ ڈرے۔ ایسا آدمی منافق بنتا ہے۔ اگر آدمی خالق سے ڈرے کہ وہ میری ہر پوشیدہ سے پوشیدہ بات جانتا ہے تو کیے منافق ہو گا۔ بس آنسان صرف مخلوق کے ڈر سے منافق بنتا ہے۔ تو خوف مخلوق منافق ہونے کا بہت بڑا سبب ہوا۔ اب ہر شخص دیکھے کہ میرے قلب میں خالق کا خوف ہے یا مخلوق کا۔ بس اس سے اپنے ایمان کو ماب کے کیونکہ اس سے نفاق کی حدفاصل متعین ہوتی ہے۔ حضرات صحاب کرام کایہ حال تھا کہ ان پر خالق کا خوف غالب تھا اگر نه ہوتا تو کیا وہ کمہ کی مثل ترین زندگی میں نفاق نہ کر سکتے تھے۔ لیکن وہ نفاق نہ لائے اور مرمٹے۔

(2) دو سرا سبب حب جاہ و شہرت۔ کہ آدمی یہ چاہے کہ لو گول میں میری شہرت و عزت ہو یہ بھی منافقت ہے۔ اور اگر نفاق کا زمانہ دیکھو تو وو ٹول کا زمانہ دیکھو۔ تقریریں کتنی عمدہ کرتے ہیں گمر جب مسبر بن جائیں تو بات تک نہیں سنتے۔ تو

مطلب یہ کہ عزت و شہرت قائم رکھنے کیلتے دل کے خلاف زبان پر باتیں لاتا ہے۔ حضرت مولانا رشيد احمد كنكوسي رحمته التدميي حضرت جامی امداد النٰد مہاجر بکی کے مرید تھے۔ حضرت جاجی مہاجر بکی رحمتہ اللہ آپ مکہ معظمہ تشریف لے گئے تولوگ مرید ہونیکے لئے وہیں مکہ فمریف جاتے۔ بہت سے لوگ جانے کی استطاعت نہیں رکھتے تھے۔ تواپیے لوگوں نے عرض کی کہ حضرت اگر ہندوستان میں آپ کا کوئی خلیفہ ہو تو ہمیں حکم فرما دیویں ہم ان کے مرید ہو جاوی- تو حضرت حاجی مهاجر مکی رحمته اللد سینے فرمایا خلیفہ تو بہت ہیں ذرا ان کا حال تو معلوم کر لوں۔ تو آپ رحمتہ الند سیسنے حضرت کُنگوی رحمته اللہ کو لکھا کہ آپ کو خلیفہ بنا دوں ؟ لوگوں کو اللہ اللہ سکھلا دو گے تو حضرت گنگویں رحمتہ التد بیشنے جواب لکھا کہ میں تو نااہل ہوں کسی اہل کو سپر د کریں۔ تو حضرت حاجی مہاجر بکی رحمتہ النر نے دوبارہ لکھا کہ میں ایک بات پوچھتا ہوں اس کا صحیح جواب وینا- (کہ آپ پر مخلوق خداکا کیا اثر ہے) تو آپ نے جواب دیا اور تو کچھ نہیں صرف اتنا ہے کہ پوری مخلوق اگر میری تعریف کرے تو مجھے خوشی نہیں ہوتی۔ اور اگر تذلیل کرے تو مجھے غصہ نہیں آتا۔ تواس پر حضرت حاجی مہاجر بکی رحمتہ الند عیسنے فرما یا کہ تم واقعی خلافت کے قابل ہو۔



اور دل میں محید اور ہو تویہ صفت خدا تعالیے کو ناپسند ہے۔ منافق اسلامی طاقت کے آگے دیے ہوئے ہیں۔ دل میں کوئی طاقت نہیں بزدل ہیں۔ قلب اور زبان کے اختلاف میں ایک نقص تو یہ ہے کہ قانون فطرت کو توڑنا ہے۔ کیونکہ انسان کواللہ تعالے نے قوت گویائی سے ہر جاندار پر فوقیت بخی ہے کہ قلب میں جو کچھ ہوا سے زبان سے بیان کرو۔ حیوانات کو یہ طاقت نہیں دیکئی- الرحمن علم القرآن خلق الانسان علمہ البیان کہ رحمن نے قرآن سکھایا- اس سے معلوم مواکد سب سے بر ملی تعلیم قرآن کی تعلیم ہے۔ اور انسان کو پیدا کیا اور اسے بات کمنا سکھایا۔ یعنی قوت گویائی بخشی- اس سے یہ بھی سعلوم ہوا کہ قرآن کے بعد دوسرا نمبر قوت گویاتی کا ہے۔ تو بعض مفسّرین نے لکھا ہے کہ یہلے قرآن کا لفظ ہے اور بعد میں ساتھ ہی ساتھ بیان کا لفظ فرمایا۔ یعنی علمہ البیان- تو اس سے معلوم ہوا کہ قوت بیان اصل میں قرآن یاک کی تلادت کرنے کیلئے ہے۔ باقی مقصد تو فردعی ہیں۔ جا نوروں کے قلب میں جو بچیر گذر تا کے وہ بول نہیں سکتے ماسوا انسان کے۔ تو اس کی کیا حکمت ہوتی؟ کیونکہ اللہ تعالے کی تخلیق میں خاص حکمت ہوا کرتی ہے۔ ایس ان (1) بيهلى حكمت تويير كمرجا نورون اور حيوانات پر الله كى طروب سے نه كونى كتاب اور نه كونى ييغمبر عليهم السلام آيا ہے-



، سان تنعا نہیں رہ سکتا اور اسے اجتماعی زندگی میں تبادلہ خیال کیلئے قوت گویائی کی ضرورت ہے۔ اب جو قوت گویائی عطاء ہوتی اور اسے سورۃ الرحمن میں ذکر کیا گیا۔ یہ قوت کیوں عطاموتی۔ وہ حکمت یہ کہ جو تحجیہ قلب میں ہوا سے زبان سے ظاہر کرے۔ مثلاً قلب میں جائے خرید بی ہے توزبان سے ہمی جائے مائے۔ دِل میں کشما خرید نا ہو اور زبان سے کھدر مانگو تو یہ غلط بات ہے۔ اسے منافقت کہتے ہیں۔ اگر دل میں قرآن کا علم سیکھنا ہے تو زبان سے بھی قرآن کا علم ادا كرو-جو دل میں محمیہ اور زبان پر محمد رکھتا ہو وہ منافقت کرے گا۔ اس نے اللہ تعالیٰ کی تخلیق کو نے جا صرف کیا۔ کہ اللہ تعالی نے زبان دل کے اظہار کیلئے دی ہے۔ لیکن منافق اس کا الٹ كرتا ہے۔ (1) تو اس سے برا نقصان يہ كم نظام در مم بر مم موجاتا ے۔ (2) دوم نقصان یہ کہ انسانوں کی باہمی تنظیم قول و آقرار و اعتماد پر ہے اور اعتماد کی بنیاد زبان ہے۔ یعنی زبان سے جوالفاظ ادا کئے جاتیں اسی سے معلوم ہوتا ہے کہ فلال میرا دوست اور فلال میرا دشمن ہے۔ عبداللہ بن ابی بہت برا منافق تھا اب اس سے تعالى سياست نفاق بن كتي- ديكھوامريكہ اگر كوتى اچھي بات تھتا ہے تو روش كو اعتماد نهين وغيرہ۔ جب قول و اقرار پر اعتماد نہ رہا تو قوت كويائي كالمقصد حل نه موا- زبان اور قلم ناقابل اعتماد ر-

ب اس کا علاج ہے کہ قیامت قائم ہو جائے۔ معلوم ہوا کہ اللہ کی تمور اور چھوٹی سے چھوٹی باتیں بھی کتنی حکمتیں رکھتی ہیں۔ اگر ہے ہوتا تو پوری دنیا آرام وسکون میں ہوتی۔ تو نفاق سے تنظیم بشرى تباه وبرباد موتى- المحمد المحم (3) من نفاق سے اخلاص کا خاتمہ موجاتا ہے: تیسری چیزیہ کہ نفاق سے اخلاص کا خاتمہ ہوجاتا ہے۔ چضرت ابوبکر صدیق کا فقرہ ہے۔ کسی نے آپ سے حضرت غراب کے متعلق پو جھا کہ غمر کیے ہیں؟ "فرما یا عمر کا معاملہ باس سے اندر زیادہ اچھا ہے"۔ اے إخلاص کہتے ہیں - اخلاص کا تعلق اللہ سے اور نفاق کا تعلق شیطان سے ہے۔ چونکہ اللہ تعالیٰ باقی ہے ای سے جو تعلق ہو گاوہ باقی رہیگا۔ جضرت امام بخاری احمتہ اللہ بخاری سے مصر پیدل کے معلوم ہوا کہ وہان ایک بزرگ کے پاس ایک حدیث مبارک ہے۔ وہاں پہنچ دیکھا وہ بزرگ اپنے بھائے مو نے تحصور سے کو خان كودد در كم رج بين- بن بغير حديث المي دادن آ المل كه اس تنص نے محمود کے اسے دھو کہ کیا ہے جنہیں اس کے خدیث نہیں الیتا- حالانکہ وہ بزرگ کبار اولیاء میں سے شتھے۔ گر خلونس کا زمانہ تھا اس الفي علماء خديث في وصول كرف يبل المستح اعتراط كرف تم -یہی جیز اخلاص ہے۔ اخلاص کی جیزین پائیدار ہوتی ہیں۔ کیا دنیا میں کی منافق کا نام رندہ اے ؟ گر چکا بہ کر اسم گرامی بلند

178

ہے۔ تو معلوم ہو گیا کہ نفاق کو ہربادی ہے۔ جب مغل دور میں عرب سیاح دہلی آئے تولکھتے ہیں کہ فی<u>عا الف مدرستہ- واحد للثافعی</u> والباقي الحنفيه- كمر مزار ديني مدارس ميس أيك شافعيول كا باقي س حنفیوں کے تھے۔ انگریز خبیث نے آکران سب کو ختم کیا۔ آج کل میں اس پر محید لکھ رہا ہوں اگر چھپ گیا تو معلوم ہو جا تیکا کہ دہلی میں اسلامی عہد تک ایک ہزار مدارس قائم رہے اور 1857ء کے بعد صرف ایک قتح پوری مدرم قائم ہے۔ جے صرف مولویوں نے سنبعال رکھا ہے۔ 1857ء میں انگریزوں نے مسلما نوں کی تعلیم کو جمزور کرنا جابا تواوقات پر قبصنه کیا اور نیلام کر دیا۔ پھر دفتری زبان . فارسی تھی اسے ختم کر کے مولوی کو ملازمت سے ختم کیا اور کوئی شہد کردیتے گئے۔ تقریباً سات مزاد علماء شہد کردیتے گئے۔ دہلی کے خوفی دروازہ پر علماء کو بیا نسی دیگتی۔ جب عالم کو بیانسی دی جاتی توانگریزوں کی عورتیں تالیاں بجاتیں اور ہنتی تسیں۔ بعض علماء کو توزیدہ خنز پر کی کھال میں بند کر کے آگ میں ڈالا گیا۔ پر بھتے کیا اب میں اللہ کا نام لو کے ؟ اندر سے آواز آتی مال لیں گے- اللہ اکبر- جمان مولوی کے ول سے زندہ ہے- اسے ذلیل نه سمجمو- تو پهلے اوقاف کو چیدنا ہم مسلما نوں کی زیداری ہندوں کو شیکے پر دی- علماؤں کے اوقاف سب کے سب نیلام کر دئے گئے۔ مولانا فصل حق خیر آبادی جزائر اند یمان میں ختم

ہوئے۔ حضرت حاجی امداد اللہ رجمتہ اللہ کہ تشیریف لے گئے۔ مولانا ممد قاسم رحمته التديباتير نه آئے اور حضرت گنگوسی رحمته الند باوجود گرفتار کرنے کے پچ گئے۔ ان حضرات نے سوچا کہ سب کچھ گیا گر دین تو نہ جائے۔ تو دیوبند میں ایک چھوٹا سامدرسہ قائم کیا۔ یہ گلڑا ہمی ہندوؤں کا تھا۔ جہانگیر بادشاہ نے حضرت محدد الف ثانی رحمتہ الله كومدرسه ديوبندكي تعمير سے كئي سوسال يہلے بلايا- تحصوروں پر سفر تعاجب اس جگہ پر پہنچ توا تر پڑے مٹی اٹھا کر سوئنگھی لوگوں کے پوچینے پر فرمایا کہ اس مٹی سے پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کی حدیث کی خوشبو آرہی ہے۔ شاہ رفیع الدین رحمتہ اللہ میسنے خواب میں دیکھا کہ ایک تنخص جابیاں دے رہا ہے اور کہ رہا ہے کہ یہ دین کی جابیاں ہیں۔ اس کے بعد مولانا قاسم رحمتہ التد میسنے خواب دیکھا کہ میں کعبہ شریف کی چمت پر تحمر اموں اور میری طرف سے پوری جانب نورانی تاریں جارہی ہیں تو تین پیشین گو ئیاں ہو ئیں-1867ء میں مدرسہ قائم ہوا اور اس کے بنیادی اصول مقرر ہوئے۔ جو وصایا قاسمی کے نام سے چھپے ہوئے ہیں۔ (1) که اسلامی حکومت مویا غیر اسلامی کمی کی امداد نه لی جائے۔ جوامراء نام کی شہرت جاہیں ان سے چندہ نہ لیا (2) جائے

سوم بيه كه مستقل آمدني مثلاً زمين، مكان ما (3)د کانیں وغیرہ نہ بناتی جائیں۔ کوئی اولاف نہ بنایا جائے تا کہ اللہ ··· ) ··· ·· ·· ·· ·· ے مالکے رمیں-این ایس آب لوگ خیال کریں کہ ایسے اصولوں والامدر سے کیے چلے گا؟ گر ایک سو سال سے زائد عرصہ گذر چکا ہے۔ کتنے انقلاب السبح- اور مدرسہ ہمی بستی میں کوئی شہری صورت ہمی نہیں۔ گر مدرسہ بفصن خداوند تعالی قائم ہے۔ اس کی وجہ صرف اخلاص بے۔ اور اخلاص کو اللہ سے تعلق ہے اس لے باقی ہے۔ چوتھی صدی میں بغداد میں ایک مدرسہ تعمیر ہوا جس میں طلباء بھی اسی علاقہ کے رہنے والے تھے کوئی پاہر سے نہ آئے تھے گروہ مدرسہ یاقی نہ رہا۔ لیکن جس دن سے دیوبند کا مدرسہ تعمیر ہوا ہے اب تک دنیا کا کوئی ملک ایسا نہیں جس کے طلباء وہاں سے تعلیم نہ حاصل کرتے ہوں۔ انہیں کوئی تحصینچ کر نہیں لایا۔ مدرسہ کا نہ کوئی اخبار ے اور نہ کوئی رسالہ۔ بن صرف ایک اخلاص کی کش ہے۔ جب میں دیوبند میں پڑھاتا تھا تورات کوایک طالبعلم آیاکہا کہ اجازت دو میں آیکے یاؤں دبانا چاہتا ہوں۔ اس سے پوچھا کہ کہاں کے رہے واللے ہو۔ کہنے لگا میں کاشغر کا رہنے والا ہوں۔ کہنے لگا ہمارے ہاں کا ایک تاجر دہلی آیا۔ واپنی پر اس نے دہلی کی باتیں سنائیں- تو لوگوں نے کہا میاں دہلی کہال ہے اس نے کہا کہ دہلی دیو بند کے

تریب ہے۔ تو سمارے ہاں دہلی دیوبند کے نام سے مشہور ہے۔ ذو يمر نامي يا دري كو مجبور موكر يد كهنا يراكه ديوبند اور سهار نيور مي اسلام کے پہلوان پیدا ہوتے ہیں۔ گر آج مسلمان ان عربی مدارس کو تحقیر سے دیکھتے ہیں۔ ذو ہمر پادری کافر ہے۔ اس کا اقرار ہے کہ ان مدرسوں میں اسلام کے پہلوان پیدا ہوتے ہیں۔ سم مانیں یا پہ مانیں۔ قدم قدم پر عجیب وغریب باتیں کرتے ہیں۔ گر خدا تعالے نے اخلاص کیوجہ سے اس ادارے کو خوب ترقی دی ہے-د یوبند میں ہمیشہ اسلامی تاریخ کی یکم کو تنخواہ ملتی ب- مہمم صاحب فے دعوت دی فرمانے لگے ہمارے بزرگوں کی تعلیم تھی کہ اگر مال کی تحق آجائے توالند سے مانگو نہ کہ لوگوں ہے۔ ساتھ بی ایک اور صاحب چائے یی رہے تھے۔ وہ بریلوی خیال کے تیم۔ وہ کہنے گئے مجھے ٹی۔ بی کی سیماری ہے میں ڈیرہ دون گیا وہاں خواب میں ایک شخص نے کہا تم جو رقم علاج پر خرچ کرنا جاہتے ہو وہ اللہ تعالی اور حضور صلے اللہ علیہ وسلم کے مہما نوں کو دیدو تہیں صحت ہوجا نیگی۔ تواس دن سے مجھے صحت ہو گئی ہے۔ میرا آندازہ 35 ہزار رقم کے خربے کا تعاوہ میں آپ کو پیش کرتا ہوں۔ مہتم صاحب نے کہا مجھے بھی اتنی ہی رقم کی ضرورت تھی۔ آج کل ہندوں کا جو صدر ہے راجہ نامی اس نے بر می عاجزی سے پیشکش کی کہ حکومت ہند مدرسہ کو امداد دینا جاہتی

171

ہے۔ مہتم صاحب نے انکار کر دیا ہے۔ یہ صرف اخلاص کی دلیل ہے۔ کیونکہ اخلاص میں برکت ہے اور نفاق میں بے برکتی ہے۔ نفاق میں چو تھی خرابی بزدلی ہے۔ کہ انسان کی (4)بہترین خصلت شجاعت اور بہادری ہے۔ اور بد ترین خصلت جُبن اور بزدلی ہے اسٹر آدمی منافق کیوں بنتا ہے۔ دوسرے شخص کے سامنے دل کی بات کیوں نہیں کہتا۔ دوسرے سے دب کربات کرتا ہے اور دبنا تو بزدلی کی خسیس خصلت پیدا کرتا ہے۔ ممد تغلق جو خوني بادئتاه مشهور تها- يج وه بلاتا تها تو وہ شخص گھر وصیت کر کے جاتا تھا کہ شاید زندہ واپس نہ لوٹوں اس نے ایک مرتبہ مولانا عماد غوری رحمتہ التد میکو بلایا۔ کہا کہ تاریخ میں لکھا کہ "نبوت فیض خدا است"۔ نبوت تو فیض خدا ہے اسے بند کیوں کیا جارہا ہے۔ دیکھو بادشاہ نے کوئی نبوت کا دعویٰ نہیں کیا بس اتنا ظاہر کیا کہ نبوت کا دعویٰ جاری رہے۔ اس وقت تو غيرت ايماني تهي جواب ديا كه ديكموميال علم اور تعلق مع الله بهت بر می نعمت ہے۔ عالم کہتے ہیں کہ "گو مخور چہ ہے گوئی" کہ پاخانہ مت محادً كيابكت مو- حكم ملاكه اس فرم كر دو اور زبان كام كر نكال لو۔ اس پر عمل کیا گیا۔ جب مولانا رحمتہ التد سیس کے گلے پر چھری رکھی گئی تو کلمہ شہادت پڑھا- یہ صرف اخلاص تھا ور نہ اگر مولانا خاموش ریہتے توجان نہ جاتی۔ مولانا رحمتہ الندسینے خاموشی کو نفاق سمجھا کہ دل

129

کی بات کوظاہر نہ کرے۔ آج کل بعض لوگ دین کے خلاف باتیں س کررواداری رکھتے ہیں -اس درس میں نفاق کے چار نقصان بیان کیے گئے۔ نظام در ہم برہم ہوجاتا ہے، \_1 اعتماد حتم، <u>\_2</u>` . تنظيم بشرى ختم، \_3 شجاعت ختم ہوجا تی ہے۔ \_4 4

ورس منبردا 4 نومبر 1966ء منافق دھورکہ دیتیا ہے

اس سے پہلے درس میں منافقوں کی ایک خصلت ظاہری اور باطنی کا بیان تھا۔ اب دوسری خصلت کا بیان ہے۔ کہ منافق الله كو اور مومنون كو دهوكه ديت بين- ومايشرون كمر والي نفسوں کو دھوکہ دیتے ہیں اور جانتے نہیں- اللہ تعالیٰ کو منافق سخت نا پسند ہے۔ آج ان گذشتہ دو دھو کوں میں بہت ترقی ہے۔ التد تعالے کو تو دھو کہ نہیں دے سکتے۔ کیونکہ دھو کہ یہ ہے کہ اظہار خیر ہو اور اخفاء فنسر ہو ۔ مثلاً دھو کہ بار کسی کو پھسلائے تو سبز باغ دکھا کر دل میں ضرر پہنچاتا ہے۔ ایسے دھو کہ کہتے ہیں۔ یہاں ایک شبہ پیدا ہوتا ہے کہ مؤمنوں کو دھو کہ دینا تو ایک حد تک درست ہے۔ کیکن اللہ تعالیٰ جو عالم الغیب والشعادة ہے اس کو کون دھو کہ دے سکتا ہے۔ واللہ یعلم خائنتہ الاعين- ومانخف الصدور- كه الله تعالى أنكه كي خيانت كو جانتا ہے۔ کہ جو آنکھ خیانت کر کے کسی غیر محرم کو دیکھے۔ اور دل کی

یات کو بھی خدا تعالے جانتا ہے ۔ تو منافقین پھر کیسے دھو کہ دے یکتے ہیں۔ د هو که کې دو قسميں ، بيں ۔ (1) اعتقادي د هو که ۔ (2) عملی دھو کہ اعتقادی دھو کہ۔ آ دمی یہ شمجھے میں جو دھو کہ دے رہا ۔ ہوں۔ میری وہ چھپی ہوئی چیز اس آدمی سے پوشیدہ ہے۔ اسے اس چیز کا بتہ نہیں۔اس قسم کا دھو کہ مؤمنوں سے ہو سکتا ہے اللہ تعالیے سے نہیں۔اللہ تعالیے سے عملی دھو کہ تو ہو سکتا ہے گر اعتقادي دهو كمرنهين بوسكتان بلسب الأردار الأن معملی دھو کہ ۔مثلاً دھو کہ اکثر معاملات میں ہوتا ہے۔ آب یادر کھیں کہ دین کامعاملہ صرف التٰہ تعالیٰ سے ہوتا ہے۔ منافقوں کی عادت تھی کہ ظاہراً ایمان اور اندر گفر تھا۔ تویہ عملی دھو کہ ہے روش کا دھو کہ ہے۔ تو فرمایا۔ یخد عون اللہ والذين امنو- الله كو دهوكه دينا- تو الله كو عملاً دهوكه في اعتقاداً نہیں۔ لیکن مؤمن کو عملاً ہمی دے سکتے ہیں اور اعتقاداً ہمی۔ تومنافق کی دو خصلتیں ہوئیں۔ (1) الٹد کو دھوکہ دینا۔ (2) مومن کو دھوکہ دینا۔ کہ فلال آدمی منافق ہے اور فلال صادق ہے۔ منافق کے مقابلے میں، مخلص اور صادق دوالفاظ استعمال ہویتے ہیں۔ اگر کوئی یہ ٰ چاہے کہ اللی دفتر میں مجھے شمار نہ کیا جائے۔ تواسے چاہئے کہ وہ

اخلاص اور صادق کامعنی جان لے۔ وماامروا الا ليعبدوالله مخلصين له الدين- تمام ، پیغمبروں کو اخلاص کی تعلیم دی گئی ہے۔ الاللہ الدین الخالص۔ شيطان/تااتد- لأعوينهم اجمعين الاعبادالتد المخلصين- شيطان كهتا ي کہ میں اخلاص کے ماسوا تمام لو گوں پر قابو پالوں گا۔ اس کے تحت امام غزالی رحمت اللہ علیہ نے مثال دی کہ بنی اسرائیل کے ایک عابد شخص کو کسی نے کہا کہ تمہاری قوم تو درخت کی پر ستش کر رہی ہے۔ دیندار شخص تما این نے سوچا کہ اس کو کاٹ دوں۔ کیونکہ قوم تو شرک کررہی ہے ۔ تو اپنی چلہ گاہ سے نکلا اور درخت کا شنے چل دیا۔ شیطان انسانی صورت میں آیا۔ کہنے لگا آپ تو اللہ تعالیے کی عبادت میں مشغول تھے۔ اسے کا ٹو گے تو جھکڑے پیدا ہوجا ئیں گے- لوگ ناراض ہوئے۔ یہ قاعدہ یاد رکھو کہ جس بات پر اللہ تعالیے سب سے زیادہ ناراض ہوں۔ شیطان اس بات پر زیادہ خوش ہوتا ہے۔ تو شیطان نے بہت ٹال مٹول کی اور رکاد ٹیں پیدا کیں کہ میں نہیں کاٹنے دولگا۔ گفتگو سے ہاتھا یائی شروع ہوئی بزرگ نے شیطان کو گرا دیا۔ تو شیطان نے معافی مانگ کی - بزرگ درخت کی طرف چل دیے ہمر اس نے رکاوٹیں پیدا کیں ہمر ارائی شرع ہوئی۔ دوبارہ بھی بزرگ نے گرا دیا۔ پھر تیسری مرتبہ بھی اس طرح بچمار<sup>م</sup>ا۔ سخر شیطان نے دو سری تدبیر سوجی کہ میں آپ کو ایک

تدبیر بتاتا ہوں اس سے مسلما نوں کا فائدہ ہوگا۔ کہ آپ واپس سطے جائیں آنے کیے تکبیہ کے پیچے دو اقسر فیاں پڑی ہوئگی وہ لیلو اور لنگر لکا کر ۔ لو گوں کو محطاؤ۔ مسلما نوں کو فائدہ ہو گا۔ بزرگ واپس چلے گئے دیکھا اشرفیاں پڑی ہیں اٹھالیں لنگر لکا کر تقسیم کر دیا۔ روزانہ اشرفیاں ملتیں اور آپ لنگر پکانے- جوتھی رات نہ آئیں تو بزرگ صبح پھر درخت کا شنے چلے گئے۔ پھر شیطان انسانی صورت میں آگیا۔ کہا بر میان کہاں جارے ہو ؟ آپ سے فرمایا درخت کا شے - شیطان نے کہا وہ چیز لے یا نہ لے میں درخت نہیں کالمنے دولا۔ لڑائی *شروع ہوتی بزرگ بار گئے اور معانی مانگ کر واپس چلے گئے۔جونکہ* اب خلوص نہیں تھا تومار کھا گئے۔ اے دیک بیلی ایک ا من الله الم عزالي رحمته الله عليه في اس قصه سے يہ نتیجہ نکالا کہ جو کام اللہ تغالبے کے لیے ہواس میں اللہ تعاللے کی امراد بثامل ہوتی ہے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں کہ اخلاص کا معنی ہمی خود اللہ تعاللے نے بیان کیا ہے۔ خالصاً سائغاً للسربين کہ میں گوبر خون اور گندگی والے پیٹ سے خالص دودھ نکالتا ہوں۔ تو امام صاحب رحمته البلد عليه فرمائة بنين جس طرح دوده ميں خون اور گوبر وغییرہ کی سیبرش نہیں اسی طرح عمل میں صرف اللہ تعالی کی خوشنودی ہو اور کسی مقصد کی اسمیرش نہو۔ یہ تو خالص کا معنی ہوا۔ اور اجلاص یہ ہے کہ عمل صرف رضاء الهی کے لیے ہو۔ ایے

موین کو مخلص اور صادق کہا جائے گا۔ صدق حقیقت میں اس چیز کا نام ہے کہ جب آدمی اخلاص کے تحت کام کرنے تو اسے عمدہ یے عمدہ کرے۔ کیونکہ جو کام اخلاص اور صدق کیساتھ کرے گا اس میں کھوٹ نہو گا۔ اگر ہم دین کے کام میں مخلص اور صادق ہیں تودیسی کام کی وجہ سے اللے اعلیٰ سے اعلیٰ صوریت میں مِنز انجام دیں en als als a second حضرت تعانوی رحمت الند علیہ نے شریعت اور طریقت نامی کتاب میں لکھا ہے کہ ایمان میں خلوص یہ ہے کہ -نظریات اور بدیھیات- بدیہیات وہ باتیں ہیں جو قطعی اور یقینی طور پر معلوم بین - نظریات وہ ہیں جو بنہ سیات کی طرح صاف طور معلوم نہوں بلکہ کسی دلیل کے ساتھ معلوم ہوں۔ اب ذرا آسان لفظوں میں سمجاتا ہوں کہ جو چیزیں اپنی آنکھ سے دیکھیں یہ بدیہیات ہیں۔ اور جوالند تعالیے فرمادیں کہ جنت وجہنم ہو گی۔عذاب قسر ہو گا وغیرہ یہ نظريات ہيں۔ تو حضرت تعانوی رحمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ معققین لى دائي يد ب كد اخلاص اور صدق يد ب كد نظريات بديهيات بن جائیں۔ یعنی نظریات ۲ تکھوں دیکھی بن جائیں۔ اور دوسر ی بات یہ اسم كه عبادات عادات بن جابتين ويكفو جب انسان مين اخلاص اور صر تو ہم عبادت عادت بن جاتی ہے ۔ جس طرح سانس لینا

180

امک عادت ہے۔ کیا سانس کینے سے کسی کو تکلیف ہوتی ہے۔ بعوک کے وقت کھانا کھانا انسان کی عادت ہے۔ کیا کھانا کھا۔ز وقت تکلیف ہوتی ہے؟ حضرت صدیق اکبر نے فرمایا ہے کہ ج چیزیں حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے فرمائی ہیں اگر انہیں آئکھ سے دیکھ لوں تو ذرہ ہمر بھی یقین میں اصافہ نہو گا۔ یعنی اللہ تعالے اور حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم پر اتنا اعتماد ہے کہ ان کا فرمان آنکو کے دیکھے برا بر ہے۔ تو خلوص کی شرط یہ ہے کہ نظریات بد یہیات بن جائیں۔ اور عبادات عادات بن جائیں۔ رسالہ قشیر یہ میں منقول ہے کہ بزرگان دین فرماتے ہیں کہ ہمیں معلوم ہے کہ جنت میں التٰد کی طرف سے کوئی عبادت نہیں کیونکہ وہ عمل کی جگہ نہیں بلکہ وہ تو عمل کے شرہ کا مقام ہے۔ گر چونکہ وہاں عبادت کی ممانعت بھی نہیں ہو گی توہم نماز پڑھتے رمیں گے۔ حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی حدیث مبارکہ ے کہ میں موسیٰ علیہ السلام پر گذرا تو رایت موسیٰ یصلی فی قبرہ موسیٰ قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔ ایک بزرگ کے بارے میں لکھتے ہیں کہ دہ ہر وقت پوچھتے رہتے تھے کہ میاں نماز کا وقت ہے یا نہیں-ان سے پوچا گیا کہ آپ ہروقت یہ کیوں پوچے رہتے ہیں-فرمایا نماز کے وقت اتنی خوشی ہوتی ہے جیسے دولہا دلہن کے پاس جا رما ہو۔ تو لہٰذا ہمیں بھی روزانہ پانچ وقت شادی جیسی خوشی ہوتی

184

بيران بير حضرت بغدادي رحمته الله عليه كوسلطان سنر نے لکھا کہ نیم روز کا علاقہ لنگر کیلئے پیش کرتا ہوں - تو آپنے خط کاجواب اشعار میں دیا۔ وہ ہماری طرح کے پیر تو نہ تھے وہ تو پیر ان بیر تھے۔ سیاہ رنگ کی چستری سب سے پہلے ملک سنجر میں استعمال ہوتی ہے۔ تو فرمایا۔ تو تو نیم روز کا علاقہ لنگر کیلئے پیش کرتا ہے۔ گر خدا تعالے ملک سنجر کی کالی چستری کیطرح میرامنہ کالا کرے اگر میرے دل میں تیری پوری سلطنت کی بھی خواہش ہو۔ بس آدھی رات کو تہجد پڑھنا یہ ہماری سلطنت ہے۔ یہ اخلاص اور صدق تھا۔ حضرت صديق اكبر كواسيك صديق كها جاتا ہے-من النبين والصديقين- قرآن في نبي ك تعد صديق كامقام لايا ب- انما المومنون الذين امنو بالله ورسوله وجابدوا باموالهم والقسهم في سبیل اللہ- کہ اللہ پر ایمان لائے اور پیر نفس کو اللہ اور رسول صلے اللہ علیہ وسلم کے قرمان پر محمیا دے- اولنگ مم الصدقون کہ یہ صادق مومن ہیں۔ صادق مومن وہ ہے جو دین پر پختہ یقین رکھے اور وین پراین جان وال کھیا دے۔ انگریزوں نے لکھا ہے کہ مسلما نوں نے پوری دنیا کوشکت دی گریم متھی ہمر ہو کران سے جیتے ہیں-ای کی وہ ککھتے ہیں کہ جب مسلمان فاتح تیا توخالص <sup>و</sup>ین وایمان سے لڑتے تھے۔ اب جب ہم نے ان کی بڑی سلطنت

ان سے فتح کی ہے یا ان سے چینی ہے توان میں دینی مقصد نہ تما۔ ان کا ایمان کمزور تھا۔ اب بھی مسلمان دینی مقصد پر مسلم تھیں ہیں۔ قل ان کان آیا کم واخوانکم .....وتجارة تختون کیادها......فتر بصوا...... ہیغمبر انعیل بتا دواگر تہارے باب-بیٹے- بعائی- بیویاں- کنبر اور وہ مال جو تم محماتے ہویا تجارت جس کے فیل ہونیکا تمہیں ڈر ہو - اگریہ تمام چیزیں اللہ اور اس کے رسول صلے اللہ علیہ وسلم سے اور دین میں جد وجد کرنے میں تم کو محبوب ہوں تو تم انتظار کرو کہ اللہ کا قہر آنیوالا ہے۔ صحابہ کرام نے یہ سب چیزیں ختم کردی تھیں۔ الند تعالے سے کون مقابلہ کر سکتا ہے۔ یہ اخلاص تعا۔ المن المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع دونوں کی جرم معبت ہے۔ اگر آدمی ایمان میں صادق بننا جا ہے تو اس کی بنیادی صفت کیر ہے کہ اسے اللہ اور اسکی محبوب چیز سے محبت مو - والذين امنواشد حباً لند- واقعي انسان محبت اور عثق ميں . صادق اور مخلص ہوتا ہے۔ ہر عاشق ایسے معتوق کیلئے خالص اور صادق موتا ہے۔ اللہ تعالے نے یہ چیزیں قرآن کی پہلی سورہ بقرہ میں رکھیں ۔ گریم حسران ہیں کہ مومن میں منافقانہ خصلتیں پیدا ہو کی ہیں۔ دیکھومومن کی خصلت خلوص اور صدق کے۔ اور منافق ک سلت الثير تعاليه اور مومن كو دهو كه دينا ہے۔

181



119

کہ سوچ سمجھ کر معاملہ کرے۔ اگر وہ خریدار سے کہ بیٹھے کہ میں اس چیز میں نفع نہیں لے رہا یا اتنا نفع لے رہا ہوں ۔ تو پہلی صورت ی میں اگر نفع لیا ادر دوسری صورت میں مقرر سے زائد لیا تو دونوں صور توں میں محمائی حرام ہو جائیگی۔ دھو کہ نہو اخلاص ہو۔ رزق حلال سے تو نور پیدا ہوتا ہے۔ ایک بار حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم ، تدينه سے باہر تشيريف لائے ديکھا کہ ايک صحابی تحمبور کا دسمير لئے کھڑے ہیں۔ جو اوپر سے خٹک اور اندر سے گیلے ہیں۔ آپ نے فرمایا کیلی اور خشک تحمبور کو آپس میں ملا دو تا کہ دمو کہ نہو ۔ اور پھر فرمایا جو مجھے اور میری امت کو دھوکہ دے وہ محصے سے تعیں۔ . میرے ایک شاگرد نے گائے خریدی جو خوبصورت تمی اسکا شیر دان توبهت برا تعاگر دوده کم دیتی تھی۔ تو مولوی صاحب اے بدھ کے روز محصیل چار مدہ بچنے کیلئے لائے۔ خریدار کو تمام نقص ، بتلاديت- كوئى بمى نعين خريدتا تما- كى بدھ كے اتا اور واپس الے جاتا- دعا کیلنے آیا کہ میں اسے شریعت کے مطابق بیجنا جاہتا ہوں کوتی لیتا ہی نہیں۔ میں نے کہا ہمائی اسے قصائی کے پاس فروخت کر دو۔ آج گویا مسلمان کا طرز زندگی بدل گیا ہے۔ کہ اگر کوئی پختہ طور پر ایمان پر چلنا چاہے تو وہ نعیں چل سکتا۔ دیکھو آج پورامعاشرہ رشوت خوروں کا ہے۔ اگر ایک نیک آدمی آجائے تو وہ زندگی نعیں گزار سکتا۔ آج کے درس میں مومنوں کو دھو کہ دینے



کی مثال دی گئی ہے۔ باقی رہی اللہ تعالیٰ کو دھو کہ دینا یہ مضمون ذرامثل ہے اسے دوسرے درس میں بیان کروں گا۔ and the second i the grant of the g . 197 197 2 λ., · · · · 8 t. 1 0 18 .

درش تمبر ۱ 6 نومبر 1966ء

منافق التدكو دُھوكبَه د بنيائے

گذشته درس میں منافقوں کی دوسری خصلت کا بیان تھا۔ کہ وہ مومنین کو اور النّہ تعالیے کو بھی دھو کہ دیتے ہیں۔ تو اللہ تعالیٰ سے دھو کہ کا یہ معنی نہیں کہ اسے حقیقی دھو کہ دے سکیں۔ بلکہ عملی دھو کہ دیتے ہیں۔ جس طرح دھو کہ باز عملی دھو کہ دیتا ہے۔ تو مومنین کو دھو کہ دینے کا بیان گذشتہ درس میں گذرا۔ اور اب اللہ تعالے کو دھو کہ دینے کا بیان ہے۔ جو صدق سے عمل کرے وہ مومن ہے۔ اور جس میں صدق اور اخلاص نہو تو سمجما جا تیگا کہ یہ منافقانہ خصلت ہے۔مثلاً سب سے یہلے نماز کو لے لو- مومن کی نماز اور ہے۔ لیکن قرآن میں اللہ ۔ تعالیٰ نے منافق کی نماز کا بیان فرمایا ہے۔ <u>کہ</u> منافق کس طرح نماز ير معتے ہيں۔ واذاقاموا ---- الى الصلوۃ قاموا كىلى - كه منافق نماز كيليے ستی سے کھڑا ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ جو جانتا ہے کہ اس کے قلب میں شوق صلوۃ ہے کہ نعیں۔ تو ہر مومن اپنے اندر دیکھے کہ میں

مومن والی یا منافق والی نماز ادا کر رہا ہوں ۔ اس کی مثال ایسی ہے کہ ایک آدمی دنیادی کام کرتا ہے۔ اس میں نہ وہ سستی کرتا ہے اور نہ یے شوقی کرتا ہے۔ اور نہ ہی اسے تھکاوٹ ہوتی ہے خوب دلجمعی اور لکن سے کرتا ہے۔ اسی طرح مومن کو جائے کہ وہ نماز کو بھی دولت سمجمہ کر کھراہو۔ جس میں بے شوقی ، سسی و کابلی نہ کرے بلکہ دلجمعی ادرخوب لکن سے نمازادا کرے۔ حدیث پاک ہے الصلوۃ مناجات رب العالمیں کہ نماز اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی ہے۔اگر ایک ادمی اس انتظار میں ہو کہ صدریا گور نرمجھے ملاقات کا وقت دیے۔ تواسے وقت مل گیا۔ تو کیا وہ اس وقت میں ستی کرے گا؟ ہر گر نہیں۔ اگر ملاقات کا وقت دی بج ہے تو وہ چیر بجے یا اس سے پہلے تیاری شروع کر دلگا۔ یہ ایک اپنے جیسے انسان سے ملاقات کرنی ہے۔ اور پوری زینت کیساتھ خوب بن ممن کر جاتا ہے۔ گر رب العالمين کے ساتھ دن میں پانچ وقت ملاقات کا وقت ہے۔ اذان کا معنی ہے کہ ملاقات کی اجازت ہے آجاؤ۔ تو اگر اعلی لباس کی فرصت نہیں صاف ستھرا تو ہو۔ بہتر تویہ ہے کہ جس لباس سے صدر یا گور نر سے ملاقات پسند نہیں کرتے۔ اسی طرح نماز نہی ایسے لباس میں نہ پڑھو۔ اسیوجہ سے فقہاء نے نماز میں بعض چیزوں کو مکروہ قرار دیا ہے۔ مثلاً ننگے سر نماز پڑھنا یہ مکروہ سے یا اچھے کپڑے موجود ہوں وہ نہ پہنے اور عام

10r

کاروباری کپڑوں سے نماز پڑھنا اسے بھی فقہاء نے کمروہ قرار دیا ہے۔اور خود اللہ تعالیٰ نے بھی آداب کے لحاظ سے وضو شرط قرار دیا ہے۔ توانسان کو چستی کا سبق دیا گیا ہے۔ اور منافق نماز ترک نہیں کرتے تھے ملکہ ستی کرتے تھے۔ مشکوة شريف کي حديث ب که اور کوتي ايسا عمل نہیں جس کے تارک کو ہم کاؤ کھیں گر ایک نماز ہے کہ اس کے تارک کوہم کافر جانتے تھے۔ تو مومن کو جانے کہ نماز کو شوق سے پڑھے۔ تاکہ مومن اور منافق کی نماز میں فرق موجائے۔ باقی رہا اخلاص وہ النَّد تعالٰے بہتر جانتا ہے۔ اگر اخلاص سے نماز پڑھنی ہے تو الند تعا لے کی ملاقات کے لئے جو سن و مستحبات ہیں وہ علماء کرام سے پوچھو۔ بعینہ آپے جس طرح کمی بادشاہ یا صدر کے دربار میں جانے سے پہلے لوگوں سے اسکی ملاقات کے اصول پوچھتے ہو۔ دیکھو قومہ اور جلسہ ، قعدہ وغیرہ میں اکثر غلطی ہوجاتی ہے۔ حضرت امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ اور اہل حدیث کا قول ہے کہ اگر ان میں کو تاہی ہو گئی تو نماز فوت ہو گئی۔ اس کا خاص خیال رکھنا چاہے اور امام اعظم رحمته التدعليه اور امام أبو يوسف رحمته التد عليه كالمجمى يهى قول ہے۔ رفاعہ بن رافع کی روایت ہے کہ ایک شخص آیا وہ نماز پڑھنے لگا۔ توحضور صلے اللہ علیہ وسلم اسکی نماز کو دیکھتے رہے۔ تواس نے قومہ و جلسہ میں کوتاہی کی۔ جب قارغ ہو کر جانے گا تو

ہے نے فرمایا تم فصل فانک کم تصل کہ تونے نماز نہیں پڑھی پھر رمور اس نے تین نے بار پڑھی آپ ہر باریہی فرماتے رہے تم فصل فانک کم تصل- پھر اس نے عرض کی یا رسول اللہ صلے اللہ علیہ وسلم مجھے ایں سے بہتر اور کوئی نماز نمیں آتی۔ پھر آپ نے ذمایا- فاطمن قائماً- کہ رکوع کے بعد محید محمد سے رہو-فاطمئن قاعداً۔ سجدہ کے بعد تحجیہ دیر بیٹھ جاؤ۔ اب یہ شبه پیدا ہوا کہ یہی چیز پہلی بار کیوں نہیں فرمائی۔ دیکھو حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم علیم تھے آپ کا ہر طرز عمل امت کے لئے سبق آموز ہے۔ آپ نے یہ اندازہ لکا ناجابا کہ یہ حالت حقیقی طور پر ب یا اتفاقاً۔ تو پہلی مرتبہ حکمت حاصل نہیں ہوتی۔ دوسری حکمت یہ ے کہ اگر پہلی باریہ بات بتلاد بجاتی تو شاید اس بات کو دل میں نہ جماتا- اورجب خوب شمو کر کھائے گا تو بعد میں بتلانے سے اس کے قلب میں بیٹھ جائیگی۔ تو آپ نے ان دو حکمتوں کے تحت تین مرتبہ کے بعد فرمایا۔ حضرت تعانوی کے پاس ایک آدمی آیا کھنے لگا تعویذ دو۔ آپ نے فرمایا باہر لوگوں سے پوچھ آؤ کہ میں نے پوری بات کھی ہے ؟ لوگوں نے کہا تم نے ادھوری بات کھی ہے تمہیں جس مرض وغییرہ کےلئے تعویذ درکار ہے اس کا نام بھی لو۔ تو پھر جا کر کہا کہ مجھے آسیب کا تعوید چاہے۔ تواس پر حضرت تھا نوی رحمتہ

اللہ علیہ نے فرمایا کہ آئندہ پوری بات کیا کرو۔ تونماز کو پورے آداب سے ادا کر ناچا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ انسان دنیا کے دھندوں میں لگا رہتا ہے اور <sup>ع</sup>صر کی نماز میں تاخیر کر دیتا ہے۔ پھر جب سورج غروب ہونے کے قریب آتا ہے توجلدی جلدی نماز ادا کرتا ہے۔ سجدے ایے کرتا ہے جیسے مرغا زمین پر جونچ مارتا ہو۔ الند تعالٰے کو مومن کی طرح یاد نہیں کرتا تو آپ نے تین بار فرمایا صلوة المنافق - کہ ایس صورت میں منافق نماز پڑھتا ہے۔ تو عصر کی نماز کا خاص خیال رکھا جائے وقت تنگ ہوتا ہے۔ اگر پورے وقت پر ادا کی جائے تو پھر سکون ہے پڑھی جاسکتی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ نماز بہت اہم چیز ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں میاں ضروری کام تھا اس لیے تاخیر ہو گئی ہے۔میاں نماز سے بھی کوئی ضروری چیز ہے ؟ ابن بطوطہ اپنی تاریخ میں لکتھے ہیں کہ میں خوارزم گیا۔علامہ زمخشری رحمتہ التٰہ علیہ اسی جگہ کے رہے والے تھے۔لکھتے ہیں کہ جمہ کے دن خوارزم کے بازار میں گھوم پھر رہا تھا - بازار میں خوب ہمیر کم تھی گمر جب جمہ کی اذان ہوئی تو معلوم ہوتا تھا کہ بازار میں کوئی انسان ہی نہیں۔ نماز سے بڑھ کر کوئی اور کام بھی آہم ہے ؟ یہ ایک خصلت ہے کہ نماز پورے خلوص سے ادا کرنی جاتے نہ کہ چالبازی

سے اور ملکی سے۔ اور اخلاص کی حدید ہمی ہے کہ رصا البی کے سوا ادر کوتی مقصد شامل نہو۔ اور بسا اوقات آدمی کو معلوم ہوتا کے کہ مقصد نہیں گر مقصد ہوتا ہے۔ حضرت تھا نوی رحمتہ النَّدعلیہ نے اپنی کتاب، شریعت اور طریقت، میں لکھا ہے کہ ایک شخص عرصہ تیں سال سے مجد حرام میں پہلی صف میں نماز پڑھتے چلے آرہے تمے۔ اتفاق سے ایک دن دیر سے آئے تو دوسری صف میں کھڑے ہو گئے۔ جب نماز سے فارغ ہوئے تو نمازوں کا اعادہ شروع کردیا۔ کسی نے یوچیا کیا بات ہے فرانے لگے کہ تیس سال بعد دیر ہو گئی ہے جب لو گوں نے جماعت ختم کی - سلام بھیرا تو مجھے ذرا شرم محسوس ہوتی کہ لوگ کیا خیال کریں گے۔ تو مجھے محسوس ہوتا ھے کہ وہ صف اول والی نمازیں مخلوق کی رصا کیلئے تعیں- نہ کہ خالص خدا تعالے کیلئے۔ اس کیتے پہلی نمازیں لوٹا رہا ہوں۔ تو کس نے کہا کہ صرف ایک دن کی لوٹا دو۔ فرمانے لگے کہ مجھے معلوم ہوتا ہے کہ میرے اندر یہ مرض پہلے سے جلی آرہی ہے۔ ولایشرک بعبادة ربه احدا - الله تعالے كو شرك يسند تعيں -حدیث پاک ہے۔ لو علمتم مافی النداء وصف اول - تہیں اگر اَذان اور صف اول کے تواب کا علم ہو جائے تو اگر جل نہ سکیں کے تو گھٹنوں کے بل چل کر آئیں گے۔ حضرت فاروق اعظم فراست تص اگر مجد ير خلافت كا بوجد نهوتا تومين مؤذن بنتا- المؤذن

0.2

اطول اعناقاً۔ کہ قیامت کے دن سب سے بلند اور اونی گردن مؤذنوں کی ہوگی۔ معلوم ہوگیا کہ انہیں کسی اوبی جگہ پر کھڑا کا جائيگا- دوسري حديث شريف ميں ہے كه اگر كوئى سات سال اذان دے۔ تو گواہی دو کہ اس کا خاتمہ ایمان پر ہے۔ علماء کا اختلاف ہے کہ ایتار فی القرب جائز ہے کہ نہیں۔ کہ ایک آدمی پہلی صف میں ایسی جگہ کسی دوسرے بھائی کے لئے چھوڑ دے۔ اس میں ایک قول یہ ہے کہ اگر دنیا کے معاہلے میں ایتار ہو تو کوئی حرج نہیں۔ لیکن <sup>ی</sup>حققین کا قول ہے جواب پی پہلی صف والی جگہ دوسرے بیا ٹی کو دیگا تواسے بھی پہلی ہی صف کا ثواب ملے گا۔ اور مزید اے ایتار کا دوسرا ثواب بھی کے گا۔ اللہ تعالیے فرماتے ہیں ایمان کی قدر یہ ہے کہ بوڑھے کی قدر کرے۔ ان اللہ یسٹی من شیبتہ المسلم۔ کہ اللہ تعالے کو بوڑھے سے حیا آتی ہے۔ حدیث شریف ہے کہ جو ہمارے چھوٹے پر شفقت اور اپنے بڑے کی قدر نہ کرے وہ ہم ہے نہیں-تو قرآن میں کسل فی الصلوۃ منافقوں کی مذکور ہے۔ اسی طرح باقی عبادات روزہ۔ حج ۔ زکوۃ وغیرہ سب میں منافق ستی کرتے ہیں۔ یہ بھی اللہ کو دھو کہ دینا ہے۔ منافقوں کی ایک خصلت یہ بھی ہے کہ اگر دین کے کام میں دنیوی فائدہ ہو تواہ*ے کر*تا ہے۔ اور اگر دنیوی فائدہ <sup>نہو تو</sup>

101

اس ہے جی چراتا ہے۔ یہ مسلما نوں کیساتھ شریک ہو کر کفار سے جنگ بھی لڑتے تھے۔ کیونکہ مال غنیمت ملتا تھا۔ لیکن جنگ تبوک کے موقعہ پر بیر نہ گئے۔ کیونکہ ریتلے علاقے کا سفر تھا بس ٹال مٹول کر گئے۔ یہ جنگ ہر قل سے لڑنی تھی۔ لُوكانَ عَرِصنًا تَرِيتُ وَسَفراً كَاصُلُا تَبْعُوكَ ولكن بُعُدُتُ- اگر دنیا کا فائدہ قریب ہواور سفر قریب ہو۔ دیکھو دین کے کام میں اگر دنیا کا فائدہ آئے توبے شک آئے۔ گر دنیوی فائدے کاخود ارادہ نہ کیا جائے۔مثلاً حج کیلئے جاتا ہے تو خالص حج کا ارادہ ہو۔ اگرارادہ محض اور خالص حج کا ہو گر ضمنی طور پر تجارت بھی ہوجائے تو شرعاً اجازت ہے۔ اور اگر تجارت کا ارادہ ہو اور نام جج کا لے تویہ جج نہوا۔ یہ چیز قرآن سے تابت ہے۔ اور یہ کیے معلوم ہوگا کہ اس تنفس کی نیت درست ہے یعنی خالص حج کی نیت ہے۔ حکومت کی طرف سے اگر تجارت کی بندش ہو اور وہ چلاجائے تو معلوم ہو گا کہ یہ رج کے ارادہ سے گیا ہے۔ اور اگر تجارت کی بندش مو اور وہ ج پر نہ جائے توجا نو کہ اسکی نیت تجارت کی تھی۔ مثال حضور نبی کریم صلےالند علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اگرایک آدمی معوکا ہو۔ ادجر نماز کیلتے جماعت شروع ہور ہی ہو تو بمولے کو جاہیے کہ وہ نماز بعد میں پڑھے پہلے کھانا کھا لے- کیونکہ جب بندہ اور اللہ تعالے کے حق میں حکراؤ ہو جائے تو اللہ تعالے

فرماتے ہیں کہ میراحق چھوڑ دواور اپناحق پورا کرلو۔ حدیث شریف ہے کہ اگر میں یہ سارا کھانا نماز بنا دوں تو یہ این سے بہتر ہے کہ نماز کو تحفانا بنا دوں - مطلب یہ کہ اگر بعوک کی حالت میں نماز پڑھی جائے تو دھیان تو کھانے کی طرف رہیگا۔ تونمار بھانا بن جاتی۔ حضرت امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے کسی دوسرے امام کا واقعہ لکھا ہے۔ کہ فرض کر لو ایک شخص کے ذمبہ ہزار روپیہ قرصنه با - وه أينا قرصنه نهي اتارتا اور نيكي ير رقم خرج كر ديتا ب مثلاً متجد بنواتا ہے یا مدرسہ وغیرہ میں رقم دیدیتا ہے تو شرعاً یہ صورت منع ہے ایک جنازہ آیا اس پر قرض تھا۔ حضور کریم صلے النہ عليہ وسلم نے اسکی نماز جنازہ پڑھانے سے انکار فرما دیا۔ آپ نے جب یہ سوچا کہ یہ میرنے جنازہ پڑھانے سے محروم رہیگا۔ تواس پر س نے فرمایا کہ جو میٹ قرض دار ہواس کا ترصنہ میں اتار دو تکا اور اسکی جائداد اس کے ورثام لیں گے۔ یہ طریقہ ہے پیری اور مریدی کا۔ گر آج کل بھی دیکھدلو کہ کیا کیا جارہا ہے۔ حضوریاک صلے اللہ علیہ وسلم میت کا قرصنہ بھی ادا کیا کرتے تھے اور جنازہ بھی پڑھاتے

درس مبر<sup>19</sup> 13 نومبر 1966ء مُؤمن كاطابيروً باطن ا نفاق کی ایک بری خصلت اللہ تعالے کے ساتھ دھو کہ بازی کرنا اور یہ چیز ایٹد تعالیٰ کو نا پسند کیے کہ موسنوں کو دھو کہ دے۔ اگر کوئی نفاق کی اس خبیت خصلت ہے بچنا جاہتا ہے۔ تو اس کے لئے یہ ضروری ہے کہ اللہ تعالے اور مومن کے لیے اس کا ظاہر د' باطن ایک برا بر ہو۔ اور جس کے ظاہر وباطن میں فرق ہو وہ مخلص نہیں۔وہ منافقین میں سے ہے۔فقط ظاہر اور فقط باطن کے اچھے ہو جانے سے انسان اچھا نھیں بنتا۔ آج کل بہت افراط و تفریط کی جاتی ہے۔ گر اللہ تعالیٰ فیلتے ہیں کہ اندر و باہر دونوں اچھے ہوں۔ ظاہر کا معنی یہ کہ جو نیکی کیجائے وہ اللہ ورسول صلے اللہ علیہ وسلم سے پوچھ کر کی جائے۔ خود اپنے دماغ سے نیکی تیار نہ کرلی جائے۔ نیکی ویدی کا تقرر کرنا تو شریعت کا کام ہے۔ النر تعال کا کام ہے۔ ہم نیک پر چلنے والے ہیں۔ نہ کہ نیکی بنانے واسلے، بہت سی بر کیاں ایسی ہیں جو ہمار نے قیاس کے خلاف

ہیں۔مثلاً مصنان کے روزے رکھنا نیکی ہے گرعید کو روزہ رکھو نہ گناہ ہے۔ آپ یہاں خدا تعالیٰ کو کیوں نہیں کہتے کہ ہم نے روزہ رکھا ہے آپ اسے گناہ کیوں قرار دیتے ہیں ؟ تو نیکی وبدی بنانا اللہ تعالی کا کام ہے۔ اسی طرح اگر پہلے قعدہ میں قصداً درود پڑھا کہ یا اللہ درود و سلام موممد صلح الله عليه وسلم پر تو نماز نه موتی- اور اگر غلطی ے پڑھا تو پھر سجدہ سہو ہے۔ دیکھو ہے تو درود شمریف، جس میں کتنی برکتیں اور رحمتیں ہیں۔ گر موقع اللہ کی مرصی کے خلاف تعا تو يەسهو بے ياخود نماز نە ہو تى-مسلمان کو عادت ڈالنی تھی کہ نیکی اور اس کا محل دو نول الله تعالى ب يوجعو- مثلاً تعد اور اشراق وغيره نيكي بي مر وقت پر- اگر صبح صادق ہو کمی تو پیر شجد نہیں۔ اس طرح اگر سورج نکلے سے پہلے اشراق پڑھ لے تو نہو گی بلکہ گناہ ہوا۔ حضرت شاہ عبدالعزیز رحمتہ الٹد علیہ فرماتے ہیں جو کوئی اشراق کی چار رکعت یوں پڑھا کرے گااس کی دنیاوی مشکلات دور ہو جائیں گی۔ پہلی دو رکعت میں ایک میں والشمس اور دوسری میں والیل تلادت کرے۔ اور دومتری نفل کی پہلی رکعت میں والعلی اور دوسری میں الم تشرق تلاوت کرے۔ تونیکی اور اس کا محل خدا تعالیٰ سے پوچھے۔ لاصلوہ بعد الغجر حتى تطلع الشمس ولاصلوة بعد العصر حتى عزبت الشمس - (2) اب

اگر ان وقتول میں نماز پڑھیکا تو نماز تو نماز رہی الٹا گناہ ہوگا۔ حضرت تھا نوی رحمتہ التٰہ علیہ کا مقولہ ہے۔ کہ قا نون التٰہ تعا لے کا ہے اس میں کسی کو ترمیم کرنے کاحق نہیں۔ آپ نے ایک داقعہ نقل فرمایا ہے کہ ایک افغانستان کا پٹھان گاڑی میں ایک من سامان لے کرجا رہا تھا۔ گارڈ نے زائد وزن کی رقم مانگی وہ کہنے لگایہ قانون تمہارے لیے ہے کہ تم ہندوستانی ہو تم صرف پندرہ سیر وزن اٹھا سکتے ہو ہم طاقتور ہیں نہم ایک من وزن اٹھا سکتے ہیں۔ حضرت تما نوی رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ کیا حکومت اس وصاحت کو لسليم كريكى ؟ نهي بلكه جواب في كاتم كون موقا نون مم بنائي اور توضيح وتشريح تم كرو-کا نون اللہ تعالے نے بنایا ہے اور تشریح ڈاکٹر فصل الرحمان اور پرویز کر رہے ہیں۔ نیکی و بدی کی دصاحت وہ کرے گا جس نے قانون بنایا ہو۔ یہ تو نصیں کہ خداتعالے سود کو حرام فرما دیں اور ڈاکٹر فصل الرحمان سود کو حلال کر دے توجا تر ہو کل ایک صاحب آئے تھنے لگے میرا پڑوسی بہت غریب ہے کیا اسے سود کا پیسہ دے سکتا ہوں۔ میں نے اسے کہا یہ ہمی جا تز نعیں وہ حیران ہو گیا۔ میں نے کہا اگریہ ناجا تر نہوتا تو کل کھو گے کہ چوری کر کے ان غریبوں میں تقسیم کر دیں۔ اگر چوری

کرتے وقت پکڑے گئے تو کیا عدالت معاف کریگی ؟ کہنے لکا نہیں میں نے کہا اسی طرح اللہ ڈب العزت بھی معاف نمیں کریں گے۔ (آپ نے ایک مرتبہ یہ مسلہ بیان فرمایا تھا کہ بینک سے سود کا بیر لیلو۔ گر کسی غریب کو دیدو اور دیتے وقت یہ نیت کرو کہ یا اللہ میں البين مير سے گناہ آتار رہا ہوں-) مطلب يہ كہ اگرچہ ظاہر بگرا ہوا ہو كر باطن درست مو - بلکه یا در محصو سر نیکی میں ظاہر و باطن دونوں درست ہوں۔عبادت کی صورت بھی فرمودہ خدا کے مطابق ہواور باطن میں فرمودہ خدا کے مطابق ہو۔ المناقب كاتنات كاس قاعده ير عمل ب كه ظاہر اور ياطن دو نون مقصود بین - مثلاً کپر اخرید نے وقت آپ یہلے رنگ کا انتخاب کرتے ہیں پھر آپ اس کپڑے کی ساخت دیکھتے ہیں کہ المائم ب يا غير المائم تحردرا ب- توريك كيرم كاظامر ب اور ساخت کپر بے کی باطن ہے۔ توسم کپر بے کا ظاہر اور باطن پوری طرح سمجه کر قیمت دیتے ہیں۔اگر کیرا اعلی درجہ کا بنا ہوا ہو گمررنگ عمدہ نہو تو آدمی نعین خرید تا۔ نکاح کے معاملہ میں دیکھو کہ ہر آدمی کی خواہش ہوتی ہے کہ میرے بچے کی بیوی صورۃ اور سیرۃ اچھی ہو یعنی ظاہر و باطن دو نوں اچھے موں ۔ یہاں حضرت تما نوی رحمتہ اللہ علیہ نے ایک واقعہ نقل کیا ہے۔ کہ ایک عورت کی شادی ہور ہی تی اس نے ماں سے پوچھا کوئی نصیحت کردو۔ مال نے کہا کہ بولنا

145

نمیں۔ وہ تحچمہ بیو قوف تھی اس لیے منع کیا کہ بولے گی تو بیو قوفی ظاہر ہوگی۔ بہت دن گزر گئے وہ نہ بولی توا یک دن ساس نے کہا کیا بیٹی تو گوئگی تو نصیں۔ اس نے کہا والدہ نے منع کیا تعا- تو ساس نے کہا کہ میرے ساتھ بولا کرو - ساس قریب ہیٹھ گئی تو وہ ہولتی ہے امی جان یہ بتلانا کہ اگر میں بیوہ ہو گئی تو بتاؤ پھر کس سے شادی کرونگی۔ تو ساس سمجھ کئی کہ بیوقوف ہے۔ تو کہا بیٹی نہ بولا کرو ۔میرا مطلب یہ ہے کہ آج تحیر عجیب سے لوگ پیدا ہو گئے ہیں۔ انمیں دنیاوی معاملات میں تو ظاہر و باطن مقصود ہے۔ گر الند تعالے کے معاملہ میں انسان کیوں اندھابن جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کووہ نماز پسند ب جس کا ظاہر و باطن دو نوں عمدہ موں - باطن بر کہ اخلاص حضرت امام اعظم رحمتہ الند علیہ سے کسی نے پوچھا اگرامام رکوع کی صورت میں ہے اسے معلوم ہوجائے کہ فلال آدمی پہنچنے والا ہے تو کیا وہ اس کے لیے رکوع کو ذرا لمبا کر سکتا ہے تا کہ وہ مثامل ہوجائے۔اخاف علیہ امراً عظیماً۔ مجھے تواس کیلئے بڑے امر کا خوف ہے۔ کہ کفر۔ کیونکہ نمازالند کی عبادت ہے۔ اگراسے انسان کے لیے لمبا کرے تویہ انسان کی عبادت ہو گئی۔ جو شرک ہے۔ تو ہر امر کی روح اخلاص ہے۔ آج کل ہر چیز کا عطر اور ست نکالاجاتا ہے۔ پچھلے سالوں بہت پرو پیکنڈہ کیا گیا کہ قربانی پر بے فائدہ جانور

140

فبح ہوجاتے ہیں۔ ان کی قیمت رپوں کی صورت میں غربامیں تقسم کر دیجائے۔ اس کا مطلب ہے قربانی نہ کرو۔ دیکھو قربانی کا ایک ظاہر ہے کہ جانور کو ذبح کیا جاتے اور ایک باطن ہے وہ جانور کی قیمت ہے۔ تویہ لوگ قربانی کا باطن (رقم) پسند کرتے ہیں اور ظاہر (فرمح) کرنا پسند نعیں کرتے۔ دیکھو ایک آدمی اسی (80) روپے کا بکرا ذبح کرے اور دوسرا اسی کروڑ خیرات کرے توجب بھی یہ گنائگار رے گا اور اسی کروڑ سے بھی یہ گناہ نہ دھلے گا۔ حضرت عبداللہ بن عمر کی روایت ہے کہ نماز ما حماعت کا ثواب بغیر جماعت والی سے ستائیس گنا زیادہ ہے۔ تو . مولاناً عبدالمي لكمنوي رحمته الله عليه إيني كتاب مين مولانا محمد بن عباده رحمته الند عليه كا واقعه نقل كرتے ہيں۔ محمد بن عبادہ رحمتہ النہ علیہ فرمانے ہیں کہ محص<sup>س</sup>ے کہنی باجماعت نماز ترک نصیں ہوتی۔ م<sup>اروا</sup> سیری والدہ کی دفات کے دن۔ دیکھو لو گوں کو ہنرت کی کتنی فکر شی۔ جس کی سخرت بن گئی اسکا ہیرا یار ہے۔ تو محمد بن عبادہ ، حستہ اللہ علیہ نے اپنی قصاشدہ نماز کو 27 بار پڑھا۔ انہوں نے خیال کیا کہ 27 بار پڑھنے سے تواب برا بر ہو گیا۔ رات کو خواب میں ایک شخص کمتا ہے کہ میں اللہ کا پیغام پہنچانے آیا ہوں۔ فکیف تامین الملائکہ- کہ فرشتوں کی ہمین کا کیا کروگے- باجماعت نماز میں فرشے شریک ہوتے ہیں جب امام ولاالصالین کمتا ہے تو فرضتے تھی

ہیں کہتے ہیں۔ فرشتے پاک ہیں ان کی دعا قبول ہو تی ہے۔ اور جو نماز تنہا پڑھی جاتے اس میں فرشتے شریک نہیں ہوتے۔ حضرت امام شافی رحمتہ اللہ علیہ سے کئی نے دنیا کے بارے میں پوچھا کہ دنیا کیسی ہے۔ آپ نے فرمایا ایک شاندار محل ہو اسکی تعمير پر لاکھوں روپے صرف کے گئے موں گر اسکی بنیادیں برف کی اینٹوں کی ہوں۔ اس نے عرض کی حضرت اسکا کیا مطلب ہے قرمایا اسخر برف نے پکھلنا ہے تو پکھلنے پر یہ عمارت د حرام سے نہیج آ گرے گی ۔ فرمایا کہ آدمی کی عمر برف ہے۔ جب عمر کی برف یکھلے گی - توبہ موٹر کار- بنگلے- اقتدار شاہیاں سب ختم ہوجائینگی۔ تو خلاصہ یہ ہے کہ چیز کا ظاہر و باطن ایک ہو۔ اخلاص ہو۔ آج کل تو اینے مزاج کے مطابق اسلام کا خلاصہ نکالا جاتا ہے۔ کسی سنے یہ نکالا کہ بس قومی ہمدردی ہو باقی تحیہ نفیں۔ نہ نماز نہ روزہ وغير د-اكبر:-الد نماز ہے نہ روزہ نہ رکوہ ہے نہ ج تو خوشی ہمر اسکی کیا کوئی جنٹ ہے کوئی جج دیکھومشین کے ذریعے دودھ سے مکھن نکال لیا

جائے تو اس دودھ کی قیمت تحم ہو گی باوجود اسکے کہ ظاہری شکل و صورت میں دودھ ہے گر جونکہ باطنی جوہر نہیں اس لئے اس کی کوتی وقعت نہ رہی۔ اسی طرح اگر دودھ میں پیشاب کے قطرے پڑ کے ہوں تو بھی اس کی کوئی قیمت تعین کیونکہ اسکا باطن نایاک -4 بهرحال الثهر تعالے کو ظاہر اور باطن دونوں مقصود ہیں۔ تو ہماری نماز کا ظاہر اور باطن دو نول اللہ تعالے کے فرمان کے مطابق ہوں۔ ایک نمازی نے خواب میں بیان کیا کہ مجھے جب قسرميں اتارا گيا تومجھے تحجہ وحثت ہوئی توميری نماز اندھی صورت میں آئی میں نے کہا یہ نابینائی کیوں ہے۔ کہا گیا کہ تم آنکھیں بند کر کے نماز پڑھتے تھے۔ اور اللہ ورسول صلے اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ آنکھیں تحول کر نماز پڑھا کرو۔ میں حیران تھا کہ آنکھ بند کر کے اگر نماز پڑھی جائے تو باطن کو تو ترقی ہوتی ہے۔ کیونکہ سب کا سب خیال اللہ تعالیے کی طرف ہوجاتا ہے۔ گر نمازاند ھی شکل میں کیوں آتی۔ امام غزالى رحمته الند عليه شافعي المدنبب بيي انهول نے آنکھیں بند کرکے نماز پڑھنے کاجواز دیا ہے۔ گر شرط یہ ہے کہ صرف خالص الله تعالے کی طرف توجہ ہو۔ کیکن حضرت امام ا بوحنیفہ رحمتہ الٹٰہ علیہ کے نزدیک جا رُنھیں۔ اس سے یہ ظاہر ہوا کہ

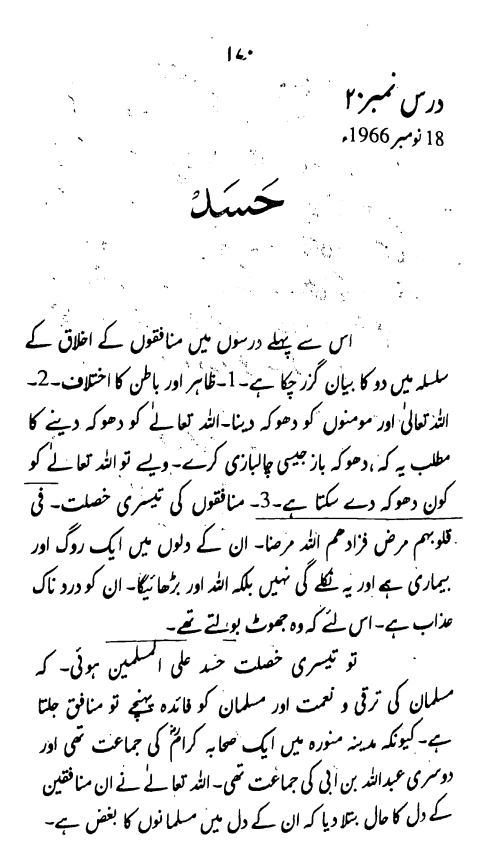
MAN STORY TO THAT

تہارا ظاہر درست نعیں - میں نے سوچا یہ کیا راز ہے اس کی کیا وج ہو سکتی ہے - تو معلوم ہوا کہ نماز حقیقت میں معراج الموسنین ہے -اللہ کے سامنے تحفر انہونا ہے - تو اللہ تعالیٰ کے سامنے تحفر مو کر آتکھیں بند کرے - کیا صدر ایوب کسی کو بلائے وہ اس کے سامنے آتکھیں بند کر کے تحفر انوجائے - اتنا تو صدر ایوب بھی برداشت نہیں کرے گا-مدیت پاک ہے کہ تو اس طرح نماز پڑھے کہ گویا تو اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہا ہے - اگر ایسا نعیں کر سکتا تو اتنا ہو کہ وہ تجھے دیکھر ہا ہے - حضرت تعانوی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حضور نبی دیکھر جا ہے - متلاً اگر ایک

آدمی جنگل میں جا رہا ہو اور اتفاق سے قدم قدم بر سو سو کے نوٹ برئے ہوں اور کوئی شرعی پابندی میں ہو۔ کیا اس وقت وہ شخص اخلاص کرے گایا ستی کرے گا۔ جتنے زیادہ نوٹ اٹھائے گا اتنا امیر ہوگا۔ اسی طرح نماز اور دیگر نیکیوں میں چستی کرنی جاہئے۔ جس طرح نوٹ اٹھانے والے نے کی تھی ۔ کیونکہ یہ ہمارا اپنا فائدہ مرح نوٹ اٹھانے تو ستی نہ کرے گا۔ گر پھر بھی حضور کریم صلے الند علیہ وسلم نے طریقہ بتلادیا ہے۔ مثال - دیکھوا گر ٹھیکہ پر کام نہو بلکہ یو سیہ مزدوری پر

ہو بلکہ یوسیہ کر دوری پر ہو تواگر مالک موجود رہے تو مزدور جستی سے کام کرتا ہے۔ اور اگر

مالک موجود نہو توستی کرتا ہے۔ تونبی کریم صلحالتٰد علیہ وسلم نے دونوں طریقے فرما دیے ہیں کہ اگرمیں اسے نہیں دیکھ رہا وہ توجمے دیکھ رہا ہے۔ یا تو اس طرح نیکی کرو کہ میں اللہ تعالیے کو دیکھ رہا ہوں ور نہ تویہ خیال رکھو کہ اللہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔ the first the second se . Autophine to 



اگران مسلما نوں کو تکلیف ومصیبت پہنچے تویہ خوش ہوتے ہیں۔ اور اگر سکھ د خوشی ہنچ تو عمکین ہوتے ہیں۔ آج ہم اپنے آپ کو تولیس کہ ہم کس گروہ میں ہیں۔ جس طرح منافقین مسلما نوں کی غمی یر خوش اور خوشی پر عمکین ہوتے تھے۔ کیا آج ہم اس طرح نہیں ہیں ؟ اور پیر اسے مرض کہا گیا ہے۔ یہ ہمپتالی مرض نہیں یہ تو دینی ادر روحانی مرض ہے۔ اس کے مقابلہ میں ایک اور چیز ہے۔ (غبطه) اگر مسلمانوں کو نعمت نصيب مو - مثلاً علم يا بدن کی تندرستی یاعزت دغیرہ نویہ منافق حسد کرتے ہیں۔ اگرایک آدمی یہ آرزو کرے کہ اے بھی دے اور مجمع بھی دے۔ یہ غبطہ کہلاتا ہے۔ یہ جائز ہے۔ کیونکہ مسلمان کے ساتھ کوئی بدی یا برائی کاارادہ نہیں۔ دوسری صورت یہ کہ یا اللہ یہ نعمت اس سے چین لو- مجھے جاہے دویا نہ دو۔ اسے حسد کہتے ہیں۔ یہ منافقین کی تیسری خصلت ہوئی۔ جسے مرض کہا گیا ہے۔فرمایا کہ اللہ اس مرض کو ادر بر الله الله معنا الله ما الله ما الله معاملة تعالى جول جوں مسلمانوں کی نعمت بڑھائیگا ویے ہی ان کی مرض بڑھے گی-بیمار انسان توجابتا ہے کہ مرض سے شفا ہو۔ مرض ختم ہو۔ لیکن حاسد کی مرض روزا<u>نہ بڑھے گی۔ اس مر</u>ض کا انجام اسخرت اور دنیا دونول میں ہوگا۔ ولہم عذائب الیم- دردناک عذاب سخرت کا

144

ہے۔اور دنیا میں جلنا عذاب ہے۔ کیونکہ حاسد جلتا رہتا ہے۔ حضرت تعانوی رحمتہ النٰدعلیہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میرے ہاں گؤں کے دو ناخواندہ بوڑھے آئے۔ وہ آپس میں باتیں کر رہے تھے۔ میں ان کی گفتگوس رہا تھا۔ ایک نے تھا کہ میاں مسلمان تو تباہ ہوگئے اور یہ کب ترقی کریں گے۔ تو دوسرے نے کہا کہ مسلمان ایک ہواور نیک ہو۔ میں نے کہا کہ یہ تو الہامی فقرہ ہے۔ اسے تو بڑا عالم بھی ادا نہ کر سکتا تھا۔ اقبال:-ابے شیخ بہت اچھی کالج کی فصالیکن بنتي ب بيابال مين فارو کي و عثما کي ً که خضرت فاروق اعظم وحضرت عثمان وغيره کالج ے نہ بنے تھے- بلکہ بیابال سے بنے تھے- یورب اور امریکہ کا فیصلہ ہے کہ اگر مسلمان ایک ہو گئے توعیسا تی ختم ہوجائیں گے ۔ عرب ایک موجائیں تو عجم بھی ایک موجائیں گے۔ پہلے بھی اس طرح ہوا تھا کہ جب عرب ایک ہو گئے تھے تو پورے عجم کو فتح کر لیا تھا۔ گُر آج کل صدر ناصر شاہ سعود سے نہیں ملنا جاہتا وغیرہ۔ سوال یہ کہ ایک کیوں نہیں ہوتے۔ صرف حسد کی وم سے ایک نصیں ہوتے۔ آدمی اگر مسلمان کی نعمت پر خوش ہو

جائے تو حید ختم ہوجاتا ہے۔ اور اختلاف بھی ختم۔ لیکن پر مرض بہت بڑھ گیا ہے۔ اور یہ حسد علماء میں بہت ہے۔ قیامت میں ۔ حاسدین کو علیحدہ ہوجانے کا اعلان ہو گا۔ حضرت عبدالنڈ ابن عمار سے مروی ہے لاتصدق علماء بعضہ علی بعض تشاحُن بیسم۔ اگر کی کا مولوی کے خلاف کیس ہو اور اس کے گواہ بھی مولوی ہوں توان گواہوں کو صبیح نہ سمجھو کیونکہ مولوی ایک دوسرے سے جسد کرتے ہیں۔ حدیث یاک جو خاص حسد کے لئے ہے۔ ان المبد یا کل الحسنات- کہ حسد انسان کی نیکیوں کو کھا جاتا ہے- کماتا کل النار الحطب- جس طرح آگ لکر می کوجلاتی ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ التٰد علیہ نے احیاء العلوم میں تحجیر تفصیل سے ذکر کیا ہے مگر میں مختصر بیان کروتگا۔ دو چیزیں ذکر کروں گا۔ 1۔ ایک ہے حامد۔ 2۔ دوسرا ہے محبود۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جو آدمی کی مسلمان کی نعمت و ترقی کو پسند نہیں کرتا۔ اور یہ خواہش کرتا ہے کہ یہ چیزیں اس کو نہ ملین۔ اسے حاسد کھتے ، میں تو حاسد پہلے یہ سوچ کے کہا سے اس کام میں فائدہ بھی ہے کہ نہیں۔ تو فائدہ یا المخرت كايا دُنيا كاموكا- ولهم عداب اليم - المخرت مي تو دردناك عذاب ہے۔ دیکھو دنیا کی کی لکلیف کو دردناک نہیں کہا گیا۔ یہ تو المخرت كا نقصان موا- باقى ربا دنيا كا معامله تو حضرت المام غزال فرماتے ہیں کہ دنیا میں بھی سراسر نقصان ہے۔ مثلاً کی کی <sup>زیادہ</sup>

140

تنواہ دیکھ کر جامد جلتا ہے۔ کیا اس کے جلنے سے اسکی نعمت میں کمی ہوگی! ہر گز نہیں۔ بلکہ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ممکن ہے کہ اللہ تعالے کو عصبہ آئے وہ اس کی نعمت اور زیادہ کر دے اور توجلتا رہے۔ تویہ دنیا کا عداب نہ ہوا؟ تو محسود کو کوئی ضرر سی ہوا مگر حاسد آگ میں جلتا رہا۔ اس کے بعد حاسد کا بر اضرریہ ہے کہ جارر خدا تعالیٰ کو پسند نعیں۔ کیونکہ حضور نبی کرم صلےاللہ علیہ وسلم کوجو دعائیں سکھائی گئی ہیں اس میں ایک دعایہ ہے۔ ومن شر حاسد اذاحسد کر یا التد محص حاسد کے حسد سے محفوظ فرما - آپ جس کے حسد سے پناہ مانگتے ہوں ۔ کیاوہ آپ کا دوست ہوگا؛ وہ توالتٰدو رسول صلح التدعليه وسلم كا دشمن موكا-حضرت امام غزالی رحمتہ ایند علیہ فرماتے ہیں کہ حسد کی حقیقت اعتراض علی تقسیم اللہ ہے۔ کہ اسے اللہ تعالے تیری تقسیم غلط ہے۔ وہا بکم من نعمتہ قمن اللہ۔ کہ ہر نعمت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ گر حامد نعمت کی تقسیم پر خوش نہیں۔ تو گویا اللہ تعالیے پر اعترض ہوا۔ کہ یا التٰد ۔ فلاں شخص کو نعمت دیکر معاذالتٰد تونے اچھا کام نہیں کیا۔ اور اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر تو کوئی حکیم و دانا نہیں۔ انسان کی سمجھ ہوجھ اور خدا تعالیٰ کی سمجھ ہوجھ میں تو بڑا فرق ہے۔ فزاد مم اللہ مرصاً۔ پھر حسد کے مرض میں روزا نہ اصافہ ہوتا *س*<sup>ہے۔</sup> یہ مزید نقصان ہوا۔ تو پ**م**رایسے مرض کو کیوں اختیار کریں

140

اسے چھوڑ کیوں نہ دیں جس نے دور نہیں ہونا۔ حتم نصیں ہونا۔ ملکہ بر مناہے۔ اسی لیتے اسے آج ہی ختم کر دیں۔ اگر منگمان حسد کو ختم کر دے تو پوری دنیا پر جما جائے۔ کیونکہ حسد سی اختلاف کی بنياد ب- باتى حضرت امام غزالى رحمته الله عليه كا فرمايا مواجواب مختصر بیان کرتا ہوں۔ ذرمایا جب کسی کو حسد کی بیماری لاحق ہو جائے تو پہلے بارگاہ التی میں توبہ کرے کہ یا لند میرے قلب کی اس سیاسی کو دھو ڈال - پھر علاج بالصند ہوتا ہے ۔ توجس شخص کے لئے حسد بيدا ہوا ہے اسكى ترقى كيلتے دن رات دعا كرے۔ كه يا الله اس شخص کی نعمت کو در برطها دو۔ تاکہ شیطان خبیت کامنہ کالا ہو جائے - کہ تو مجھے جلاریا ہے اور میں اسکی ترقی کیلئے دعا کر رہا ہوں- اور دوسری بات یہ کہ ملنے کے وقت اس کا جوتا جوڑے تا کہ تواضع پیدا ہو۔ جب تواضع پیدا ہو جا نیگی تو ظاہر و باطن دد نوں درست ہو جائیں گے۔ تو فرماتے ہیں کہ چند دن بعد مرض دور ہو جائیگی ۔ اور جو مریض اینے مرض کومرض تصور نہ کرے ملکہ تندرستی سمجھے تواس کا علاج 5

درس تمیرا ۲ 20 نومبر 1991ء

تشريح فساد واصلاح

ا آج منافقین کی جوتھی خصلت کا بیان ہے۔ 4۔ فساد کو اصلاح سمجھتے ہیں جب منافقوں سے کہا جاتا ہے کہ تم زمین اور ملک میں فساد نہ کرو۔ نووہ کہتے ہیں کہ نہم تو فساد نہیں کرتے بلکہ ہم تواصلاح کرتے ہیں۔ گرالند تعالیٰ فرماتے ہیں کہ خوب سن لویہی فسادی ہیں گرانہیں علم نہیں - تو خلاصہ یہ ہے کہ منافق بکار نے کو سدهار ناکھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ مومنوں کواس مرض سے بچائے۔ حضرت امام راغب رحمته التدعليه - فساد و اصلاح كي تشریح فرماتے بیں - جو کام اعتدال اور اللہ تعالیٰ کے صکم کے خلاف ہواسے فساد کھتے ہیں۔ اور جو اعتدال اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق مواسے اصلاح کہتے ہیں۔ تو فساد تقل یعنی دماغ کی خرابی کیوجہ سے منافق فساد کو اصلائ سمجھتے تھے۔جیسے صفرا کے غلبہ سے میتھی چیز تلخ معلوم ہوتی ہے۔ اسی طرح چونکہ منافقوں کی عقل بگر می ہوئی ہے وہ بھی فساد واصلاح کی تمییز نہیں کر سکتے۔ تو الند تعالے نے حکم

لکا دیا کہ یہ لوگ غلطی پر ہیں۔ اوریہی لوگ ہی زمین پر فساد کرنے والے بيں. منافق کیا فساد کرتے ہیں تا کہ ہم اس بج جائیں۔ (1) واذا كانوا فيكم مازادوكم الاخبالا- اكريه منافق تمهارى جماعت میں رہتے ہیں تو نگاڑ کرتے رہیں گے۔ معلوم ہو گیا کہ منافقوں کا ایک فساد مسلمانوں کو آپس میں لڑانا تھا۔ تو جو مسلما نوں کو آپس میں لڑائے یا فتنہ ڈالے اس نے منافقا نہ فطرت يرعمل كيا-\_\_\_\_ کیا۔\_\_\_\_\_ (2) وفیکم سمعون کھم۔ کہ ہمہارے راز سن کر دشمنوں کو پہنچاتے ہیں۔ آج اس خصلت میں تقریباً بہت سے علماء مشغول ہیں۔ منلاً انگریز کے دور میں سی، آئی، دمی خفیہ پولیس میں مسلمان تھے۔ اسے اسلام میں چغلی کہتے ہیں۔ تویہ بات خود قرآن نے بیان کی کہ وہ مسلما نوں کے راز دشمنوں تک پہنچاتے ہیں۔ تو چغل خور کے بارے میں حدیث پاک ہے لا یدخل الجنت قتات۔ کہ چغل خور جنت میں نہیں جائے گا۔ جو اسلامی حکومت کے راز کفار کو بتلائے وہ چغل خور نمیں ؟ کمبی کمبی انسان غلطی کے غیبت کرلیتا ہے۔ لیکن اگراخلاص سے توب کرنے توالٹر تھا لے معاف کر دیتا ہے۔ دو والتفح ذکر کرتا ہوں۔ ان سے اندازہ قائم کریں گے۔ یہ واقع موابب الدين سے نقل كرتا موں- بنو قريظ يموديوں كا قبيلہ تما-



5ھ میں اس قبیلے نے لشکر اسلام کو مٹانے کیلئے ایک تدبیر کی۔ تو واقعہ یوں ہے کہ کفار کے بارہ ہزار مردحملہ آور ہوئے۔ تویہود سے یہ شرط طے تھی کہ اگر تم پر کوئی حملہ آور ہوا تو ہم تمہاری مدد کریں گے۔اور اگر ہم پر کوئی حملہ آور ہوا تو تم ہماری امداد کرنا۔ گریہ یہود کفار کمہ سے مل گئے۔ شدید سردی کا موسم تھا۔ پہلے تو اللہ تعا لے نے امتحان لیا پھر الٹد تعالیے نے سخت آندھی کی صورت میں امداد فرمایی۔ قرآن - اذجاؤكم من فوقتكم ومن اسفل منكم واذراغت الابصار وبلغته القلوب المناجر وتطنون بالتد الظنونا- يعنى يوري طرح لشکر آیا اور منافقوں کو کمان تھا کہ اللہ تعالے مسلما نوں کو اپنے ہی چھوڑ دے گا۔ وکان اللہ قویاً عزیزاً کہ اللہ تعالے غالب بھی ہے اور طاقتور بھی ہے۔ مسلما نوں کو قتح نصیب ہوئی۔ بعد فراغت جنگ حضور نبی کریم صلے النٰہ علیہ وسلم نہا رہے تھے۔ کہ جبرا ٹیل علیہ السلام آگئے عرض کی کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جنگ ختم تو نہیں ہوئی۔ تم یہود سے جنگ لڑو کیونکہ انہوں نے معائدہ تورا ہے۔ تو حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ عصر کی نماز یہود کے پاس جا کر پڑھیں گے۔ جب آپ بمع لشکر تشریف لے کے تووہ قلعہ میں معصور تھے۔ 25 دن محاصرہ زبا۔ کعب ابن سعد یہود کا سردار تھا اس نے اپنی قوم کو

خطاب کیا اے یہود دیکھو توراۃ کے حوالے سے یہ نبی برحق ہے۔ تویا تہیں یہودی مذہب چھوڑنا پڑے گا۔قوم نے کہا یہ نہیں کر سکتے۔ 2۔ دوسری بات یہ ہے کہ اپنی عور تیں اور بچے قتل کر کے میدان میں آجاؤ۔ انہوں نے کہا یہ بھی نہیں ہو سکتا۔3۔ تیسری بات یہ کہ پھر توراۃ کے فیصلے کیلئے تیار ہو جاؤ۔ وہ یہ تھا کہ جو قوم جنگی معائدہ توڑ دے اسے قتل کر دو۔ تو25 دن بعد انہوں نے اپنے آپ کو حوالے کر دیا - اور کہا کہ سمیں ابولبائیر انصاری سے مشورہ کرنے دو پھر عرض کریں گے۔ جب حضرت ابو لبالہ ہینچ تو عور تیں اور بیچ چینے کگے۔ توانہوں نے کہا کہ اگر ہم آپ کے خوالے ہوجائیں تو پھر کیا فیصلہ موگا۔ وہ یہ ہے کہ بالغ مردوں کو قتل کر دیا جائے۔ کیونکہ انہوں نے جبکی معائدہ توڑا ہے ۔ تو حضرت لیا ہو نے منہ سے تو کوئی جواب نہ دیا صرف اپنی انگلی اپنے گلے پر بصیر کر اشارہ کر دیا کہ قَبْلَ كَمَا جائع كَام بِنَا مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدَّ مُحَدًا مُحَدً یں بینے توجفرت ابولبائش فرماتے ہیں کہ جب میں نے انگلی سے اشارہ کر کے اللہ تعا لے اوڑ اس کے رسول صلے اللہ علیہ وسلم کا راز افشاء کیا تو میرا پورا بدن شرم کی وجہ سے پکھلنے لگا۔ جب یہ صحابی مدینہ میں آئے تو اپنے آپ کو مبجد نیوی کے ستون سے باند ه دیا- دیکھو بم سینکروں گناہ کرتے ہیں مگر ہویہ کا خیال ہی

14.

نہیں۔ جب یہ بات حضور پاک صلے الٹد علیہ وسلم کو پہنچی تو آپنے ذمایا بندہ خدا اگر میرے پاس چلا آتا تومیں معاف کر دیتا۔ گر اب اس نے دوسرا فیصلہ لیا۔ یعنی اللہ پر معاملہ چموڑا ۔ اب وہ جانے۔ موامب لدینہ والے لکھتے ہیں کہ ابولیا یہ نے ایک آدمی مقرر کر رکھا تہاجو قصائے حاجت اور نماز کے وقت رسی کھول دیتا اور بھر باند ھر دیتا- اسیطرح بیس (20) دن بند سے رہے- نہ کھانا نہ پینا نہ نیند کی - حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم بیس دن خاموش رہے۔ اسخر قرآن کی آیت نازل ہوئی۔ <u>پاریہاالذین امنو لا</u> تخونو اللہ ورسولہ ولا تخونوا اما شم- تم الله ورسول اور اینے نفس کی خیانت نہ کیا کرو۔ عنی اللہ ان يتوب عليكم- شايد كه الله تعالى ان كى توبه قبول كر اے- تو آپ نے فرمایا کسی کو بھیج دواہے کھے کہ اللہ تعالے نے تمہاری علطی معاف کر دی ہے۔ تو انہیں بشارت سنائی گئی اور ایک صحافی ان کی رسی کھولنے لگے تو آبو لیا یہ نے کہا کہ جب تک حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم رسی نہ کھولیں کے میں کسی کو نہیں کھولنے دولگا۔ تو آپ تشریف لائے اور اپنے دست مبارک سے رشی کھولی-آب اس سے اندازہ لگائیں کہ ایک مسلمان منافقانہ خصلت سے بنے کی کتنی کوشش کرتا تھا۔ بنو ترینلہ کواوس کے قبیلہ سے دوستی می۔ جن کے سردار حضرت سعد ابن معاذ تھے۔ یہ صحابی جنگ ظنت میں زخمی ہو گئے۔ تو آپنے طبع پرسی کے لیئے خیمہ لکوایا ہوا

تھا۔ آپ کی دعا تھی کہ یا اللہ میں زخمی ہو گیا ہوں اگر تیرے علم میں ہے کہ ہم نے قریش سے اور جنگ لڑنی ہے تو میر از حم درست کر دو تا کہ میں دوسری جنگوں میں لڑوں- اور اگر قریش سے دوسری جنگ نہیں مونی تو پھر مجھے اسی زخم سے شہادت دیدو۔ تو اسکے بعد قریش کمہ سے کوئی جنگ نہوئی اور کمہ فتح ہو گیا۔ تو حصور نبی کریم <sup>ا</sup> صلح الندعليه وسلم \_ نے فرمايا کيا تهارا فيصلہ يہ حضرت سعد ابن معاذ کر دیں۔ یہود خوش ہو گئے کہ یہ تو ہمارا دوست ہے اور اچھا فیصلہ کرے گا اور انہوں نے ان کے فیصلے پر رصامندی ظاہر کر دی۔ حضرت سعد ابن معاذ تحمود برسوار مو کر جائے فیصلہ پر پہنچ۔ تو آب نے فرمایا کم اب اسلام پر سب دوستیاں ختم کرتا ہوں۔ لقد حکمت بحکم الملک- اس فیصلہ کے بعد آپ کا وہ رخم جاری ہو گیااور چند د نوں بعد آب اس دنیا سے تشریف کے گئے۔ لقد اختر عرش الرحمن - جب ملائکہ اس صحافی کی روح مبارک کوعالم بالا کی طرف لیجانے لگے تو الٹہ تعالے کا عرش مبارک خوش سے بلنے لگا۔ یعنی جمومنے لگا۔ اور کہمی نہیں جموما۔ حصور پاک صلے اللہ علیہ وسلم کی حدیث مبارک ہے کہ اِن کے جنازہ میں ایے ستر (۴۰ ) ہزار ملائکہ نے شرکت کی تھی جو کہیں بھی زمین پر نہیں اترے یتھے۔

دوسرا واقعه حضرت حاطب بن ابي بلتعته کا ہے-

6ھ میں کفار مکیہ اور حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے مابنین ایک معائدہ ہوا۔ کفار نے معاہدہ کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ایک قبیلے کے ذر کو قتل کر دیا۔ مقتول کے قبیلے کے چالیس آدمی حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر موتے اور کہا کہ وعدہ کے مطابق سماری امداد کریں۔ طبری میں مذکور ہے کہ حضرت ماطب بن ابن بلتعتہ صحابی نے عکرمہ بن ابی جهل کو خط ک**ھا کہ ح**ضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم ایک ایسی فوج کے ساتھ کمہ آنے والے ہیں جس کے سامنے تم نہیں ٹھہر سکتے۔ اور مجھے خدا کی قسم ہے کہ اگران کے ساتھ کوئی ایک سیاہی بھی نہو تو پھر بھی اللہ انہیں قتح دیگا۔ یہ خط ایک عورت کو دیگر روانہ کیا اس نے اپنے سر میں خط چمپارکھا تھا۔ حضور نبی کریم صلے الند علیٰہ وسلم کو وحی کے ذریعہ اطلاع لمی کے راز افشا ہو گیا ہے۔ حصور نبی کریم صلے الند علیہ وسلم نے حضرت علی -حضرت زبیر اور حضرت مقداد کو روانه فرمایا اور فرمایا که روصنه کاخ کے مقام پر ایک عورت ملیگی اس کے پاس خط ہو گاوہ اس سے لے اَوُدہاں پہنچے تو عورت ملی اس نے خط کا انکار کیا۔ گر حضرت علیٰ نے فرمایا قسم بخدا پیغمبر علیهم السلام کی بات غلط نصیں ہوتی۔ اسخر کاراس نے خط نکال دیا۔ خط میں اس صحابی کے دستخط تھے۔ آپ نے مجمع

117

عام میں بلا کر فرمایا یہ کیا کیا ؟ عرض کی یارسول الند صلے النہ علیہ وسلم آپ جلدی نہ فرمائیں میری عرض سنیں - میں نے یہ خط مرتد ہو کر تو نہیں لکھا۔ چونکہ میرا مال مکہ میں ہے۔ اور میں مسافر ہوں کمہ میں میرا کوئی رشتہ دار نہیں باقی سب صحابیوں کے رشتہ دار ہیں اس خط کی وجہ سے میرے مال کی حفاظت ہو جائیگی۔ باقی فتح تو آپ کو ہوتی ہی ہے۔ اس پر حضرت عمرٌ نے فرمایا کہ مجھے اجازت دو کہ میں اسے قتل کردوں۔ حدیث پاک میں ہے اعملوا ماشتیم فقد عفرتم کیم آپ نے فرمایا یہ جنگ بدر میں شریک تھا اور اصحاب بدریین کیلئے خدا تعالے کا صم ہے کہ تم جاہو جو کچھ کرو توبہ ہو گئی۔ اور اسکا عدر بھی معقول ہے۔ تواس سے معلوم ہوا کہ منافقوں کی یہ خصلت ہے که دہ فساد کواصلاح سمجھتے ہیں۔ آج کل اسلامی سلطنتیں مختلف ملکوں میں اصلاحات نافذ کر رہی ہیں ان میں بہت سی چیزیں ایسی ہیں جو خدا تعالیٰ کے حکم کے خلاف اور منافقوں کے مطابق ہیں۔ یہ مرض مسلما نوں میں بہت عام ہو گیا ہے۔ ایک شخص نے کہا کہ میں نے ایران میں اینے دوست سے کہا کہ فلال جگہ میرے ساتھ چلو تو اس نے کہا -اصلاحِ ریش خود کر دم آیم۔ کہ میں اپنی داہر می کو درست کر کے س الما ہوں۔ یعنی داہر عمی مند وانے کو در سنگی اور اصلاح کہہ رہا ہے۔ تو

11 6

معلوم ہو گیا کہ مسلما نوں نے فساد کو اصلاح بنا لیا۔ خلاف شرع جشن - سینما- اور ثقافتی سیلول کو آج کل حکومتیں اصلاح میں داخل کر رہی ہیں۔ حالانکہ انہیں دیکھنا چاہے کہ جو طور طریقے ہم اپنا رہے ہیں یہ طریقے یہ خصلتیں منافقوں والے تو نہیں؟ کیونکہ اللہ تعالے نے تو انصیں ھم المفسدون کہا ہے۔ مثلاً ایک آدمی عورت کے حقوق کے متعلق اصلاح کردیے کہ عورت آزادانہ بغیر پردہ کے گھوما پھر اکرے۔ یہ توفساد ہے اصلاح تو نہیں۔ دیکھو امصات المؤمنین رصوان اللہ تعالیے عنہ من اجمعین-جو که پاک تعین انعین حکم ولا تبرجن تبرج الجاہلیتہ الاولی- که پہلی جہالت کے زمانے کی طرح نہ پھرا کرو۔ میں لفظ اولیٰ پر حسران تھا کہ اس کا کیا مطلب ہے۔ کیونکہ اولی دلیل ہے آخری کی- منلاً پہلی گاڑی ہو کی ہے یہ دلیل ہے کہ دوسری بھی آئیگی۔ تو ہخر مطلب سمجہ میں آیا۔ کہ پہلی جمالت وہ جو اسلام سے پہلے تھی اور جمالت تانیہ جو اللہ تعالے کے علم میں تھی۔ کہ بیسویں صدی میں منعربی تہدیب کیوہ ہے آئیگی۔ امهات المومنين كو تو پرده كا حكم ہو۔ گر آج بيسويں صدی میں بے پردگی کو حقوق نسواں کہا جا رہا ہے۔ آج سے بیس سال پہلے ج کے موقعہ پر تقریباً ساٹھ علماء تھے۔ ان میں ایک مولوی محمد ایوب کابلی بھی تھے۔ انہوں نے کہا لاتحب المرۃ الا۔ کہ ہم تو

نامردین گئے کہ ہمارے لئے عورت اور دیوار ایک برا بر ہے۔ میں نے کہا کہ یہ حرمین قسریفین کی بر کت ہے کہ یہاں تو بروں کے دل بھی درست ہوجاتے ہیں۔ گر اس نیک موقعہ پر بھی عورت کو عير مرم كيساتيه جانامنع ہے۔ كمر آج توعورتيں كالج ميں إكيلي جاتى ہیں اور مری کی سیر و تفریح پر جاتی ہیں۔ مولانا عبد الخالق رحمتہ الٹیہ علیہ جوجامعہ عباسیہ میں شیخ الحدیث بھی تھے۔ وہ سخری وقت میں رونے 🛛 کے کہ میں توایک سی جگہ پر جارہا ہوں اب تو مجھے اپنی نیکیاں بھی گناہ نظر آرہے ہیں۔ آج توعور توں سے ہاتھ ملائے جار ہے ہیں۔ گر حضرت عائشہؓ صدیقہ فرماتی ہیں کہ قسم ہے کہ حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ مبارک کسی عورت کے باتھ سے نہ چھوا۔ میری ایک بھی بہت نیک ہے اس نے خواب دیکھا ہے کہ ایک ٹورانی شخص آیا ہے۔ اس نے کہا کہ چپ رہو میں تحویہ باتیں بتاتا ہوں۔ کہ قیامت بالکل تریب ہے۔ اور ایک شخص دکھایاکہا کہ یہ حضرت رسول کریم صلے اللہ علیہ وسلم ہیں۔ اور اسمان بحمل باغ تعاکما کہ یہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا ہے۔ تو میں نے تعبیر بتلائی کہ قیامت بالکل قریب ہے۔اب دنیا ایسے مقام پر پہنچ گئی ہے کہ دنیا کی مجموعی عمر تکم رہ گئی ہے۔اور خود اپنی عمر کا بھی کوئی پتہ نہیں کہ کس وقت ختم ہو Ĺ.

درس تمبر۲۲

27 نومبر 1966 م

محمية المقبولين

الج منافقوں کی یانچویں خصلت کا بیان ہے۔ جب ان سے کہا جاتا ہے کہ تم احجاب کرام جیسا ایمان لاؤ جواب دیتے ہیں۔ کیا ہم ایسا ایمان لائیں جیسا بیو قوف لائے ہیں۔ اللہ تعالےٰ قرماتے ہیں سن لویہی منافق ہیو قوف ہیں۔ تحمیق المقبولین :- کہ التد تعالے کے نیک بندوں کو اور الله کے مقبولین اور صبیح عظمند انسانوں کو بیوقوف سمج م ہیں۔الند نے جواب دیا کہ معاملہ الٹا ہے۔ کہ جنہیں بیو قوف سمجھتے ہیں وہ عقلمند ہیں اور یہ خود بیوقوف ہیں۔ اب حل طلب بات یہ ہے کہ وہ صحابہ کرام کو کیوں بیو قوف سمجھتے تھے اور الند تعالیٰ نے صحابه کرام کو کیوں عقلمند کہا اور انہیں بیو قوف کہا۔ منافق ، صحابہ کرام کو اس لیے بیو قوف کہتے تھے کہ وہ پر کے در ہے کے دنیا پر ست تھے۔ اور صحابہ کرام دنیا سے متنفر ستصح یعنی وہ صحابہ کرائم فوری فوائد کو آنیوا لے فوائد پر قربان

کرتے تھے۔ یعنی فوائد عاجلہ کو فوائد آجلہ پر قربان کرتے تھے۔ اللہ تعالے اور اس کے رسول صلے اللہ علیہ وسلم نے ان کے دلوں میں یہ بات بشمائی تھی کہ تمہاری سب قربانیوں کا اجر آخرت میں سلے گا۔ وطن چھوڑنا معمولی بات نہیں اور پھر بکہ شہریف جیسے وطن کو چھوڑا۔ جہاں کی ایک نماز لاکھ نمازوں سے بہتر اور ایک روپیہ کی خیرات لاکھ روپیہ کی خیرات سے بہتر ہے۔ یعنی اس دنیا کے سب فوائد قربان کیے۔ یہ اس اسید پر کہ سخرت میں زیادہ فائدہ سوگا۔ امام غزالی رحمته الندعليه فرماتے ہيں كہ ان منافقين كا خيال تھا كہ جو چيز فوري ہاتھ لگے وہ اخرت میں ملنے والی چیزوں سے بہتر ہے۔ تو معلوم موا کہ یہ آن کی بیوقوفی تھی۔ اور اللہ تعالیٰے نے صحابہ کرام کو اس لئے عقلمند فرمایا کہ یہ فوری فوائد کو سخرت کے فوائد پر قربان کرتے ہیں۔ آج کل دین کو دنیا پر قربان کیا جارہا ہے۔ دنیا کے فائدے با تموں ہاتھ میں اور آخرت کے فائدے دور ہیں۔

امام غزالی رحمته الند علیه فرماتے ہیں یہ نفاعدہ غلط ہے-اتنی بات صبیح ہے کہ فوری فائدہ آنیوا لے فائدے سے بہتر ہے- بشر طیکہ دونوں برابر ہول- مثلاً ایک آدمی آج ایک روبیہ دے اور دوسرا سال بعد وہی ایک روبیہ دے تو یہ برا بر ہے- لیکن اگر آج ایک روبیہ کا فائدہ ہو اور آئندہ ملنے والا روبیہ آج سے کروڑوں گنازیادہ سلے تو وہ بیوقوف ہی گا جو آج ایک روبیہ نقد لے

یے اور آتندہ ملنے والے کروڑ روپے کو نظر انداز کردے۔ کسان جب گندم کی کاشت کرتا ہے تو ایک ایکر زمین میں تحچھ گندم کی تھور میں مقدار نخم کے طور پر ڈال کر صائع کر دیتا ہے۔ کیونکہ صاف ستمرے دانے کومٹی میں ڈال کر صائع کردیا اور کھو دیا۔ اس لیے کہ آنیوالا فائدہ زیادہ ہے۔ اس نے فوری فائدہ آنیوا کے فائدے پر قربان کردیا۔ سیمج معنی میں علم وہ ہے جو اللہ تعالیٰ سے جور سے۔ یہ دنیاوی علوم تو روزگار کیلئے ہیں ان کا حاصل کرنا بھی ضروری ہے۔انسان کو محمانا اور خوب محمانا چاہئے گمر دنیاوی محماقی کو تانوی حیثیت دینی چاہئے۔ ، حضور کریم صلح اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں نے خواب میں بہشت میں انگور کا خوشہ دیکھا پوچھا یہ کس کیلئے ہے کہا گیا یہ ابوجهل کیلئے ہے۔ مجھے حیرانی ہوئی کہ اس کیلئے کیسے ہو سکتا ہے۔ بعد میں جب حضرت عکرمہ بن ابی جہل مسلمان ہوئے تو میرے خواب کی تعبیر مکمل ہو گئی۔ دنیادی تعلیم حاصل کرنے کیلئے ہزاروں دام خرچ كرتے ہيں اور عمر بھى صرف كرتے ہيں يہ اس ليے كہ فى الحال كا فائدہ آئندہ کے فائدے پر قربان کیا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ دنیا اور المخرت كاواحد مالك ب ادروه خود مى فرماتا ب كه المخرت دنيا س

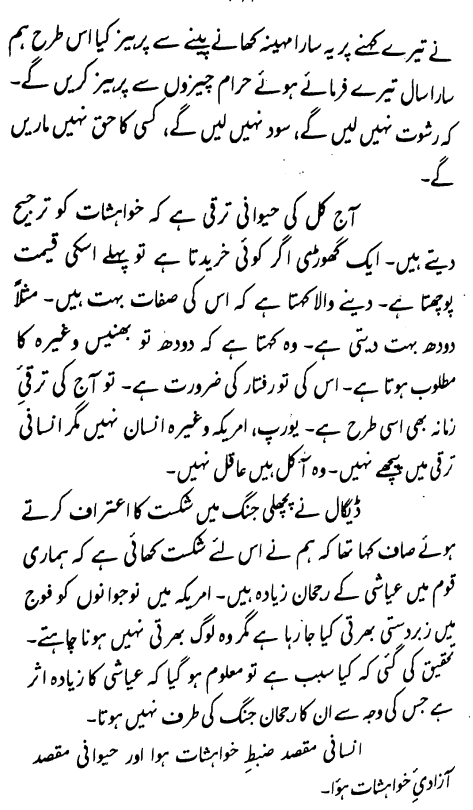
حضور کریم صلےالند علیہ وسلم نے فرمایا کہ بہشت میں چاہک جتنا گڑا دنیا و اسمان کی سب تعمیقوں سے افضل ہے اور يائدار بهي ايسا كه زوال نهين- أن الله اشترى من المومنين الفسم وامواہم بان کھم الجنتہ- کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے نفسوں اور مالوں کو س خرید کیا ہے۔ اس تجارت پر خوش مناؤ کہ در حقیقت سمارا نفس و مال سب خدا تعالیٰ کا ہے پھر بھی وہ خرید تا ہے۔ یعنی اس نے ہم سے اپنی چیز بہت عظیم بدلہ کے عوض لی۔ عقل کے معیار سے دیکھنا ہے کہ الند تعالیٰ نے منافقوں کو بیوقوف کہا اور مسلما نوں کو عقلمند۔ حالانکہ منافق کہتے ہیں کہ ہم عقلمند ہیں اور مومن بیوقوف - ایک آدمی کتنا ہی بیوقوف مہودہ اپنے آپ کو کبھی بیوقوف نہیں کھیگا۔ اس سلسله میں پہلا فیصلہ خدا کا ہوگا اور دوسرا فیصلہ خود عقل کرے گا۔ خداقی فیصلہ:- آسمان دنیا کی پیدائش، اور دن رات کا ایک دومسرے کے بعد آنا عقلمندوں کیلئے دلائل ہیں۔ ہم امریکہ کو عقلمند سمجھتے ہیں، گر عقلمند اسے کہتے ہیں جو ہر حالت میں الله تعالیٰ کو یاد کرے، کھڑے، بیٹھے اور لیٹے وغیرہ۔ اور آسمان و

19.

زمین کی تخلیق میں سوچتے ہیں کہ یا اللہ، سبحان اللہ، تو نے یہ کارخانہ باطل نہیں بنایا۔ ہمیں دوزخ کی آگ سے بچا۔ اس سے معلوم ہوا کہ عظمند وہ ہے جو ذکر الٹد کرے ۔ اور فکر کرے کہ دنیا میں میری پیدائش کا کیا سبب ہے میں دنیا میں کس لیے آیا ہوں بڑے بڑے بزرگ روئے تھے کہ یا النٰد بہشت میں نیک لو گوں کی جو تیوں میں حگہ دیدو کیونکہ دورخ کی آگ کی تاب نہیں۔ دنیا میں سب سوئے ہوئے ہیں۔ جاگ اس وقت ہو گی جب اسخرت اسٹیگی۔ تو دنیا میں اسخرت کی نجات کے اسباب کرنے جاہیں۔ معاش دنیا تو جانور کو بھی نصیب ہے۔ علماء حیوانات لکھتے ہیں کہ چیونٹی اپنے پورے سال کا خرج جمع کرلیتی ہے۔ (عنکبوت) کم می جالا بنتی ہے کہ کھی آئے تو فوراً یکڑلوں۔ تحقیق کی گئی ہے کہ بعض پرندوں کی خوراک سمندری مجعلیاں وغیرہ ہیں۔ جوسطح سمندر پر اڑتے رہتے ہیں جب جا نوریا نی ے او پر اچھلتا ہے تو وہ پکڑ لیتے ہیں۔ اور بعض سمندری جا نور ارمنے والے پرندے پکڑتے ہیں۔ تو ان دو نوں کو خوراک یا روزی مل رہی ہے۔ گرانسان روزی کے بیچھے دوڑرہا ہے۔ فکر دنیا و فکر عقبی کا بیان ہے۔ حدیث شریف میں اس کی یوں تعریف کی گئی ہے کہ جمنور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہوشیار وہ ہے جس کا نفس خدا تعالیٰ کے تابع ہو اور آنیوا کے جہان کیلئے کوشش کرتا ہو۔ اور بیو قوف اور عافل وہ ہے

191

جس نے نفس کو دنیاوی خواہشات کے تابع کردیا اور الند تعالیٰ سے سخرت میں نجات کی امید رکھی۔ دراصل بدانسانیت اور غیر انسانیت میں فرق ہے۔ اگرجا نور بھو کا ہو سامنے تھیتی آجائے وہ بھاگ کر کھانا شہروع کر دلگا۔ خواہ وہ اس کے مالک کی ہویا کسی غیر کی۔ گر انسان اگر رمصنان شریف میں روزہ کی حالت میں ہو تو وہ اپنے سامنے شربت اور خوراک یا کرمتوجہ نہیں ہو گا۔ اگر ڈاکٹر نے مریض کو پر بیز کہا تووہ یر بیزوابی چیز نہیں کھانے گا۔ لیکن جانور کی کوئی پر بیز نہیں۔ داکٹر کی پر بیر سے دنیا کی معمولی لکلیف سے بج جاد گے۔ گرالتٰد تعالیٰ کے بتائے ہوتے پر بیز پر قائم رہو کے سودوامی تکلیف سے نجائت ہو گی۔ روزہ صرف ہمارے لیے نہیں۔ ہر پیغمبر علیہ السلام اور ہر امت پر فرض رہا ہے۔ صرف چند دن روزے کے ہوتے ہیں۔ ساری عمر نہیں۔ پھر روزہ کا سبب فرمایا کہ تم میں تقوی پیدا ہو۔ متقی لوگوں کیلئے جنت ہے اور دوزخ حرام ہو جاتی روزہ میں اللہ تعالیٰ کے کہنے پر حلال چیز سے بھی پر میز کیا- مثلاً محانے، بینے کی اشیاء وغیرہ- حالانکہ یہ اشیاء اس پر حلال ہیں گر روزہ کی حالت میں التد تیا لے نے منع فرماتی ہیں تو وہ ان کو استعمال نہیں۔ کرتا۔ تو اس نے عہد کیا کہ اپنے اللہ جیے ہم



درس تمبر۲۳ 4 دسمبر 1966 م منافق کی خلوت فیلوت میں فرق e No se enco to the there are the the واذالقوا الذين امنوا الخ - منافق جب ايما نداروں سے سلتے ہیں توکہتے ہیں کہ ہم تواہمان لائے اور جب اپنے شیطا نوں کے ساتھ علىحدہ ہوتے ہيں تو کہتے ہيں ہم تو آپکے ساتھ ہيں، ہم نے مومنوں سے توہنی کی ہے۔ اللہ بھی ان سے بنسی کرے گا۔ یہ عملی خصلتیں مسلمان میں ہمی ہو سکتی ہیں۔ مسلمان کو ان سے بچنا چاہتے . تو منافقوں کی جعثی خصلت یہ ہے کہ ان کی مخلوت

اور جلوت میں فرق ہے۔ کہ مؤمنوں سے وہ بات کہتے ہیں جن سے مومن خوش ہوں اور منافقون کیساتھ ان کی بسند کی باتیں کرتے ہیں۔ عربی میں اسے تَلُوْنی - یعنی دور نگی کہتے ہیں۔ جو شغص خلوت اور جلوت میں اپنی حالت تبدیل کرے تو وہ نفاق میں شمار ہے۔ احیاء العلوم کی جلد جمار م میں حضرت امام رحمتہ اللہ علیہ ارشاد فرما تے ہیں کہ جو لوگ ہائموں کی بات کی بات کی تائید کرتے ہیں اور جب مجلس میں آتے ہیں تو حاکم پر نکتہ جینی

کرتے ہیں۔ کان خدا نفاقاً فی زمان رسول اللہ صلے علیہ وسلم ۔ کہ رسول التٰد صلے التٰد علیہ وسلم کے زمانے میں یہ منافقت شمّار ہوتی تھی - آب رحمتہ اللہ علیبہ نے فرمایا کہ مجھ لوگ حجاج بن یوسف کی مجو بیان کر رہے تھے کہ ایک صحافی وہاں سے گزرے، فرمایا اگر جاج اس مجلس میں ہوتے تو تم جب بھی یہ بات کہتے۔ اس نے کہا ینمیں۔ توفرایا کہ بیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانہ میں یہ نفاق تھا۔ <u>حضرت این عمر سے آپنے ایک حدیث نقل کی ہے ارشاد فرماتے</u> ہیں کہ اگر میں مرنے لگوں اور میںرے لئے یہ یقین ہوجائے کہ میں مخلص ہو کر مراہوں منافق ہو کر نہیں مرا تو میسرے لئے یہ ساری دنیا کی بادشاہی سے بہتر ہے۔ یہ ہیں حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے تربیت یافتہ جوان۔ ایں کے بنیادی تین اجزام بین اور وہی اللہ تعالے ظاہر کرنا چاہتے ہیں - (1) کہ رصائے مخلوق کو رصائے خدا پر ترجیح دينا- ترجيح رصاء المخلوق على الخالق - كيونكه إگرايك مجلس مين مجمد كهتا ہے اور دوممری مجلس میں دب کر اور مجم کمتا ہے تو معلوم ہو گیا کہ یہ مخلوق كوخوش كرنا چاہتا ہے۔ ترجیح خوف المخلوق علی الخالق کہ مخلوق سے ڈرنا اور خالق سے نہ ڈرنا-(3) اتباع ماحول- حالانکہ مسلمان انقلاب ماحول کے لئے

190

پیدا ہوا ہے۔ اتباع ماحول۔ یعنی ارد گرد کے لو گوں سے متا تر ہو کر ا ثراييا- حالانكه مسلمان ا تباع ماحول كيلي نهيس آيا بلكه ا نقلاب ماحول کیلئے آیا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ مسلمان (ناحق) والوں کو تبدیل کرے۔ قرآن نے حق کو نور اور باطل کو ظلمت سے بیان کیا ہے -الله ولى الذين امنو غرجهم من الظلمت الى النور- نور تاريكي كو بملانے کیلئے ہے نہ اس کیے کہ نور اند جسرے سے ہماگ جائے۔ بلی اس لیے روشن کرتے ہیں کہ اندجیرا بھاگ جاتے۔ اس سے معلوم ہوا کہ حق روشنی ہے۔ اور روشنی کا کام ظلمت کو بھٹا دینا ہے۔ توجو شخص بے دینی کی مجلس میں جا کر بےدینی کی پاتیں کرے تویہ ظلمت ہے۔ حالانکہ ان کی اصلاح کرتا تو اس ایک عمل سے مُذکورہ بالاتین اصول معلوم ہوتے ہیں۔ منافق کی اور حصلتیں توجعورویہ دیکھو کہ آج کل مسلمانوں میں یہ تین خصلتیں ہیں کہ نہیں میں اخیال ہے کہ کثیرت ہے ہیں۔ مجمد عرصہ انگریز کا دور رہا۔ ہم نے اعمال بدلے شکل بدلی المبدلتد مسلما نوں کا عقیدہ تو محفوظ ہے۔اور بنیادی چیز بھی یہی ہے۔ عمل اور عقیدہ کی مثال ایسی ہے کہ ایک پیل دار درخت کی اگرایک یا دو شاخیں خشک ہو جائیں توزیادہ ڈر نہیں۔ اگر جرم خشک ہو گئی یا دیمک نے کھایا تو بھر تو اسے درخت نہ کہیں گے۔ اور نہ میوہ کی امید رکھیں گے۔ یہی بعینہ قرآن كابيان -- ضرب التدمتلاً ككمة أصلها تأبت و فرعها في السماء-

اگر عقیدہ محفوظ ہے تو خوف اور غم تم ہے اور اگر عقیدہ پر ضرب لگ گی اور نام وغیرہ بھی مسلما نوں کے ہوں اور چند اعمال بھی مسلما نوں کے ہوں تویہ اس درخت کی مثل ہے جس کی جر ختم ہو كمى مواور شاخي موجود مول جس كا كونى فائده نهي- عقيده عمل سے بہت اہم اور ضرور می ہے۔ لیکن ماحول کا یہ اثر ہوا کہ پہلے عمل بد لے تھے اور اب عقید سے بگڑ رہے ہیں۔ آج رسالوں وغیرہ میں ایسے مصامین آرہے، نیں جن سے ایمان میں شک وشہبات پیدا کئے جا رہے ہیں۔ اور بارگاہ خداوندی میں شک و تردد کی کوئی قیمت نہیں وہاں تو یقین کی قیمت ہے۔ یا تو مسلما نوں کا ایسا پختہ یقین تها که گردن پر تلوار جمک رُہی تہوتی تھی تو بھی یقین میں شک پیدا نہ ہوتا تھا۔ اب تو کوئی لالچ نہیں۔ کوئی خوف نہیں اور نہ ہی سر پر تلوار ہے گر عقیدے گڑر ہے ہیں۔ حضرت مولانا انور شاہ کاشمیری رحمتہ اللہ علیہ کبار اولیا میں سے تھے۔ اکثر توجا چکے اب ہم بھی جانے والے بیں بقول داغ مرحوم۔ عقل وحواس موش وخرد يهل جا ي اب ہم مجمی جانیوائے ہیں ساماں تو جاحكا جف بت انور شاہ جی رحمتہ اللہ علیہ کے بارے میں پوری دنیا کے علماء کامتفقہ فیصلہ ہے کہ آج سے پانچ سونیال پہلے

ان کے برابر کا کوئی عالم پیدا نہیں ہوا۔ بالکل چلتی بھرتی لائسریری تمی آپ کو ہر علم کی کتاب یاد تھی- مولانا عبدالعزیز صاحب گوجراں والے یہ سلسلہ نقشبندیہ کے بزرگ تھے انہوں نے مجھے اپنا خواب سنایا کہ میں نے خواب میں حضرت انور شاہ کاشمیٹری رحمتہ اللہ علیہ سے سوال کیا کہ حضرت کیا حال ہے۔ فرمایا علم ظاہر میں الله تعالى في حضرت شاہ ولى الله رحمته الله عليه في تحم نهيس ركھا-البتہ علم باطنی میں۔ تو اس جملے کا کیا مطلب ہے میں نے کہا کہ علم ظاہری میں تحم نہیں رکھا۔ کا مطلب یہ کہ یا تو ان سے زیادہ دیا یا برابر دیا۔ ہمارا بھی یقین کے کہ حضرت شاہ ولی اللہ سے علم ظاہری میں ریادہ تھے گرشاہ حی رحمتہ اللہ علیہ نے ادباً یہ نہیں فرمایا کہ میں زیادہ ہوں۔ اور علم باطنی میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سے فم تھے۔ حديث شريف بين ابك خواب ذكر ے كه خضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے خواب میں دودھ خود بھی پیا اور حضرت ابوبکر کو بھی پلایا اور حضرت عمر فاروق کو بھی پلایا۔ گر حضرت فاروق اعظم كو زياده يلايا- حالانكه حضرت ابوبكر صديق درجه میں زیادہ مقام رکھتے ہیں کے مطلب یہ کہ حضرت صدیق اکبر کی خلافت كاعرصه مختصر صرف دوسال تما اور حضرت فاردق اعظم كا عرصہ دس سال تعا- توسید نا حضرت فاروق اعظم نے علم کی خوب

12 . Walter 191 191 19 خرمت کی۔ باللہ جارات کو اللہ جارات CT- A جب حضرت شاہ جی کشمیری رحمتہ اللہ کی میت کہ نہلا کر کفنا کر رکھا گیا تومنہ سے دودھ نکلنے لگا ایک ترہو گیا اسے بدلا گیا دوسرا بھی تر ہو گیا ایں مرتبہ تو پیا بھی گیا ایسے معلوم ہوتا تعا کہ تارہ ہمنیں سے نکالا گیا ہے۔ توان کے سالے مولوی صاحب نے کہا کہ حضرت آپکی تو کرامت ہو گئی گر ہمارے لئے تو زخمت بن ر گنی- یہ جمنا تیا کہ دودھ لکنا بند ہو گیا۔ تو دودھ علم کی علامت ہے۔ حضرت مولانا محمد يعقوب رحمته التدعليه، حضرت تعانوی رحمتہ الٹرعلیہ کے استاد تھے۔ چضرت تھا نوی رحمتہ الٹر نے واقعہ لکھا ہے کہ جب کسی کو بیماری لگ جاتی تھی تو مزار سے مٹی لیکر استعمال کرنے پر شفاء ہو جاتی۔ اگر کسی کے کوئی زخم ہو جاتا تو مٹی لگانے سے شفاء ہوجاتی۔ مٹی اٹھانے سے تحم ہوجاتی توان کے فرزند دومسری تازہ مٹی ڈالدیتے۔ ایک دن ان کے فرزند نے کہا کہ حضرت آپ کی تو کرامت ہو گئی گر ہمارے لئے زحمت بن گئی۔ اس کے بعد بھر کسی کوشفاء نہ ہو گی۔ معجزه و کرامت فعل خداوندی بے نه که ولی کا فعل ، بیم - مولوی عبدالخالق رحمته الندجو آسیکے بال جامعہ عباسیہ میں بھی <sup>رہ</sup> یکنے ہیں۔ ان کی فاتحہ خوامی کے سلسلہ میں بیسر والا گیا۔ ان کی رہائش کی کو شرمنی دیکھی۔ ان کی وفات کے بارے دریافت کیا پتہ

چلا کہ آپ کا عام معمول تھا کہ تہجد پڑھتے۔ بھر قرآن شریف کی تلادت کرتے، بھر مراقبہ کرتے اور جب نماز کا وقت قریب ہو جاتا تومبحد میں تشریف لے آتے۔ اس دن نماز میں تشیریف نہ لائے جا کر دیکھا تو مراقبہ کی صورت میں گردن جھکائے بیٹھے ہیں اور جان نکل چکی ہے۔ یہ ہے اللہ والوں کی موت۔ ی تو حضرت مولانا انور شاہ کشمیری رحمتہ اللہ فرمائے تھے کہ مرزا قادیا تی نے جو پیغمبری کا دعویٰ کیا ہے ہمیں اس پر افسوس نہیں ہمیں تواس کے مریدوں پر افسوس ہے۔ مرزا نے پر فیصلہ اس لئے کہا ہے کہ دین سیچ کر دنیا کماؤں۔ تواس نے مریدوں سے محمالی - مگر میدوں کو کیا ہوا کہ دنیا دیکر بھی دین بیچتے ہیں - آپ نے اپنے اخری وقت میں فرمایا کہ میںری چاریا کی مجد لے چلو وہاں فرمایا کہ ابھی انکشاف ہوا ہے کہ جو شخص مرزائیوں سے بغض و عدادت رکھے گا اور ان کی تردید کرتا رہے گا اس پر جنت واجب ہے۔ گویااس ایک فعل سے لاکھ عباد تیں کم درجہ رکھتی ہیں۔ منافقول کی تبین جیسزیں ماحول، خوف اور رصاء عقل و شرع دونوں کے خلاف ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی رصاء کے مقابلہ میں مخلوق کی رصاء لینا اور خوف مخلوق کو خوف خدا پر ترجیح دینا۔ اسی طرح اتباع ماحول وغیرہ یہ عقل کے خلاف ہیں۔ مسلمان کی اولاد کو يبطح يه پڑھايا جاتا تھا امنت بالند ولا مكتہ و كتبہ ورسلہ الخ خود حضور كريم

صلے اللہ علیہ وسلم کو بھی ارشاد ہے کہ بیان کر دو کہ میں تواپنے نفع و نقصان کا مالک نہیں۔ جب یہ معلوم ہے کہ سب مجھ اللہ تعالیے کے ہاتھ ہے۔ تو بھر مخلوق کو فائدہ کے خیال سے خوسش کرنا یا ۔ ضرر کے خیال سے خوش کرنا کہ لکلیف نہ دے تو پھر تو یہ غلط ہوا۔ جب آدمی کی عقل کمزور ہوتی ہے تو وہ اسباب پر نظر رکھتا ہے اور جب عقيده بخته اور حقيقت مو توبعر الله كي طرف نظر ركھتا ہے۔ . مثلاً کی قتل کے مقدمے میں ج صاحب الخری تاریخ کو سمزاء موت لکھتا ہے۔ تو اس جملہ کی وجہ سے مجرم کو بھانسی دی گئی۔ تو لوگ سوچیں کے کہ پھانی کا اصل سبب کیا ہے۔ تو یقینی بات ہے کہ وہ جرم ہے جس نے یہ قتل کیا تھا۔ اور اصلی فاعل و عامل کون کے۔ تو پہلی لگاہ قلم پر پڑیگی کہ قلم نہ لکھتا تو بھانسی نہ ہوتی۔ تو وہ قلم کو مؤثر قرار دے گا۔ جو اس سے زیادہ سجعدار ده تحميكا كه قلم كاكيا قصور الكليان اگر نه لکھتى تو حكم نه ہوتا-تیسرے درجہ کا شخص کہ یکا کہ یہ کارُوائی ہاتھ نے کی اور چوتھا شخص کھیگا کہ جان کا قصور ہے اگر جج کے اندرجان نہ ہوتی تویہ حکم نہ ہوتا-یا پیواں شخص اس سے ہوشیار ہو گا وہ کہ یکا جان کیا جان تو پہلے سے ہے تو بھانسی آج سے پہلے کیوں نہ ہوئی سارا قصور جج کے ارادہ کا ہے۔ اگروہ ارادہ نہ کرتا توبھانسی نہ ابنی۔ اسٹر ارادہ پر نظر جا پڑی جو جان سے بھی منفی ہے۔ جھٹا اس سے بھی دانا ہو گا وہ کیے گا کہ

صفت ارادہ تو پہلے بھی موجود تھی۔ دوسرا شخص کھے گا قتل کا ثبوت ہو گیا تھا اس لئے بھانسی کی سزا دیگئی۔ تووہ کیے گا کہ ایسے قاتل بھی موجود ہیں جنہیں سرزا نہیں دیگئی۔ تو آخر میں کہیگا وماتشاؤن الاان یشاء اللہ- کہ ارادہ اللہ تعالیٰ بناتا ہے- جب تک اس کی طرف سے فيصله نه ہو تو کو کی کام نہیں ہوتا حدیث قدس ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ ساری کا مُنات جمع ہو جائے کہ ایک شخص کو نفع پہنچ اور میں نہ چاہوں تو کوئی نفع نہیں پہنچا سکتا۔ اسی طرح نقصان-تو منافقوں کی یہ حالت ہے کہ موسنوں سے کوئی بات کرتا ہے اور شیطانوں سے اور بات کہتا ہے۔ یہ منافقت ہے۔ الله تعالیٰ سب مسلما نوں کواس مرض سے بچائے۔ حضرت امام غزالی احیاء العلوم کی جلد جہار م میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ جب زور کی ہوا چکتی تھی تو حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کا جسرہ مبارک تبدیل ہوجاتا تھا۔ اور حجرہ سے انڈر اور پاہر آنا *شروع کر* دیتے (یعنی پریشاقی ہوتی) اور فرماتے تھے ڈر ہے کہ قیامت نہ آجائے۔ امام غزالی رحمتہ الٹڈ علیہ فرماتے ہیں۔ حضرت عمر صبح کی مماز پڑھ رہے تھے۔ سورة اذالسمس کورت میں جب یہ بیان

س ما کہ قیامت میں نامہ اعمال کھو لے جاتیں گے۔ تو یہوش ہو کر گر بر اور چاریا کی بر گھر لیگنے-سد ناحضرت ابوبکرصدین نے ایک مرتبہ ہموے کا تنکااٹھا کر فرمایا۔ کاش میں اس بھوسے کے تنکے کی طرح ہوتا کہ قیامت میں حساب نهرلياحاتا-حضرت عمر بن عبدالعزيز رحمتہ اللہ عليہ کے وقت روس جزیہ ادا کرتا تھا۔ پشواری وغیرہ آذریا تیجان کے علاقہ میں جذیہ وصول کرنے گئے ہوے تھے ایک بوڑھا ''گیا کہ کیا رات خلیفہ فوت ہو گئے ہیں ؟ تھوڑوں پر سفر ہوتا تھا۔ انہوں نے کہا ہمیں تو وہاں ے آئے ہوئے تین ماہ گزر کئے ہیں۔ بوڑھا کہنے لگا کہ میں کہتا ہوں کہ وہ آج رات فوت ہو گئے ہیں۔ کیونکہ پہلے بھیر مامیرے بکریوں کے ریوڑ کی خفاظت کرتا تھا گر آج رات اس نے حملہ کر کے ایک بکری المحالی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ عادل پادشاہ فوت ہو گیا ہے۔ کارندول نے تاریخ نوٹ کرلی۔ واپسی پر معلوم ہوا کہ واقعی آپ اس دن فوت ہوے تھے۔ اسی حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمته الله کو ایک بر محیا نے خواب سنایا- 🔹 دیکھتی ہوں کہ پل صراط بچھ گیا ہے-ولید اور سلیمان بن ملک پل صراط سے گذرتے ہوئے گر گئے ہیں-بس یہ سننا تھا کہ آپ بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ بڑھیا پریشان ہو کی

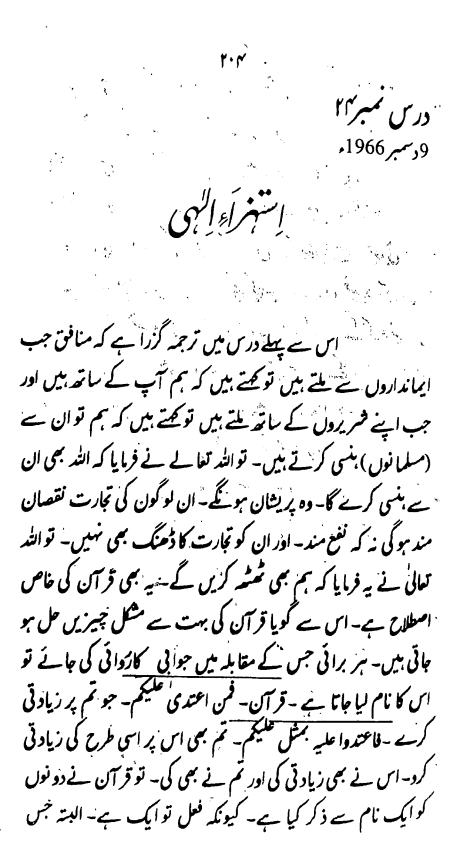
کہ سارا خواب تو سنا نہیں اب کیا کروں۔ تو ہخر کار اس نے کان میں زور ہے کہا کہ حضرت آگے توسنو فنجوت، فنجوت، فنجوت کہ آپ پل صراط پر سے بجلی کی طرح گذر گئے۔ جب سنا تو ہوش میں آئے۔

.

.

.

`



نے پہل کی اس کو گناہ ہوا۔ فرا سیتہ سنیتہ بمثلعا۔ یعنی آپ سے جیسی کوئی برائی کرے ویسی آپ بھی اس سے کریں - اسے صنعت مثاکلہ۔ یعنی برے کام کے مقابلہ میں بدلہ اسی شکل میں لینا جاہے۔ تو منافقوں کا یہ مذاق تھا کہ دل میں ایمان نہیں تھا گر مومنوں کے سامنے ایمان کا اظہار کرکتے تھے۔ اس کے مقابلہ میں جوابی کاروابی یہ ہے۔ 1۔ بظاہر ایمان کا دعوٰی کیا۔ 2۔ روزہ وغیرہ بھی ان میں تعاید بھی نیکی وغیرہ تھی۔ توہم بھی یہ مذاق کریں گے کہ دنیا میں جو مسلمان کے حقوق ہیں وہ تمہارے ہمی ہوں گے - معلوم ہوا کہ انہوں نے ظاہری ایمان سے دنیا میں نفع تو اٹھایا لیکن آنکھ بند ہوتے ہی قبر میں معاملہ پلٹ جائے گا۔ ان المنافقین فی الدرک الاسفل من النار- اس سے صاف معلوم موا کہ تم نے دہری کارواتی کی تھی۔ کہ دل میں کغر اور زبان پر ایمان تھا۔ اسی طرح اللہ نے بھی مذاق و معشمہ کیا کہ دنیا میں تو فائدہ دیا گر اب جہنم میں سب سے تم درجه کی بچلے درجہ میں تمہیں رکھا۔ دیکھو انگریزی ماحول والے میں بيوقوف ہيں كہ حضرت عليلي عليه السلام كو خدامان بيٹھے ہيں - ميرا خیال ہے کہ دو ٹانگوں والے کو تو بیل بھی خدا نہ مانیں گے۔ توجو التدس معمد کرے گاالتد ہمی ان سے معمد کرے گا۔ کہ جس طرح ان کے دل میں محید اور زبان پر محید اور تما۔ اس طرح اللہ نے بھی دنیا میں ان سے اور معاملہ کیا اور اخرت میں اور ۔ تو اخرت میں درد ناک

عداب مو گا-منافقوں کی پہلی سرزا تو استمزاء الہی ہے بتحفظ کا نون فی الد نیا- ویمد مم فی طغیانہم یعمون - اور ان کو مہلت دیں گے کہ وہ اپنی سرکشی میں دل کے اندھے ہو کر چلیں گے ۔اس سے یہ مسلد حل موا کہ اللہ کے نزدیک منافقوں کے لئے سب سے برا عذاب یہ ہے کہ (منافقوں کی عمر دراز ہواور عمل خراب ہو) تو نفس عمر لما ہونا بذات خود تو مضر نہیں۔ گر جب تک اس کے ساتھ دوسرا حصہ عمل خراب کا نہ مل جائے۔ آج جبکہ لوگ اخرت سے غافل ہیں۔ حضرت عطا اللہ بثاہ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ میں نے ابوالکلام آذاد رحمتہ اللہ علیہ سے کہا کہ اللہ آپ کی عمر کمبی کرے۔ جواب دیا کہ نہ تعود کمی ہو سلیقے کی ہو۔ تو عمر کمبی ہو اور گھراہی میں خرج ہو تو یہ بر اعداب ہے۔ حديث :- جمع الفوائد - خير تحم من طال عمره وحس عمله-تم میں بہتر وہ شخص ہے جسکی عمر کمبی ہوادر عمل نیک ہو۔ اشر تم من طال عمرہ وساء عملہ- اور تم میں بد تروہ ہے جسکی عمر کمبی ہوادر عمل برامو- آج مرزاتی وغیرہ امریکہ وغیرہ میں جو تبلیخ کرتے ہیں سوال یہ ہے کہ وہ تبلیغ ایمان کی ہے یا گفر کی اگر کفر کی تو پھر تبلیغ کا کیا فائدہ۔ عیسائی توان نے بھی زیادہ تبلیغ کرتے ہیں ۔ توایک حق کی تبلیغ ہے اور ایک باطل کی۔

1.2

تو اس آیت سے منافقوں کے لیے دو سرائیں ثابت موئي -1- تبدل قانون -2- مملت دينا- اور بات برظام ہوتی کہ عمر کمبی ہوادر عذاب زیادہ ہو۔ یہ کیوں۔ دیکھو دنیا میں ایک نیکی اور ایک بدی ہے۔ اور آگے ان کے مرکز ہیں۔ ایک جنت اور ایک جسم - آب لوگ دو قسم کے ہیں- ایک مومن گنابگار اور ایک کافر- کافر کھر کی دجہ سے ہمیشہ جہتم میں رہے گا۔ گر کافر کی دو سمیں ہیں۔ ایک ضرر ناک کافر دوسرا غیر ضرر ناک۔ تو نفس جرم کی دجہ سے توجہتم میں رہے گا۔ اور جس طرح کا عمل کرے گا اس اطرح کی سزا مقرر ہوگی۔ دیکھو جیل خانہ کو جہنم تصور کر لو اگر دد قیدی عمر بمر کے لئے جیل چلیں جائیں۔ ایک کوروز نہ دس سیر گندم بیسنا پرم اور دومرے کو چالیس سیر- تو مطلب یہ ہے کہ سراکی میعاد توایک ہے گر سراحم وبیش ہے۔ اسی طرح کافر ہمی جسم میں ایسے ہی ہوگا۔ یہ تو کافر کیلئے ہوا۔ اب رہامومن - تو مومن کیلتے یہ ہے کہ دین کے سادے عقائد بختہ ہوں اور صرف عمل کوتاہی ہو گئی ہو توجرائم کی مقدار پر سزا ہو گی۔ توجب کی عمر کمبی سہو کی تو اس وج سے اس کے گناہ بڑھ جائیں گے تو اسخرت کی لکلیف بڑھ جائے گی۔ تو حقیقت میں کمبی عمر گنامگاری میں ہے۔ ك لكيفات خريدنا ب- اس سلي الله مدن فرمايا- في طغيانهم يعهون - کہ ان کو اللہ مہلت دے کا تو وہ سر کئی میں پھریں گے۔ ج آن

کہتا ہے کہ منافقوں نے ہدایت دیکر گھراہی لی ان کی تجارت نفع مند نہ ہوئی۔ منافقوں نے دینی تجارت میں نقصان اٹھایا حقیقت میں انہیں تجارت کا ڈھنگ بھی نہیں اتا۔ دین کی تجارت ایسی ہے اگر غفلت ہو گئی تو پھر بربادی ہے۔ اور اگر نجات کی گئی تو پھر بادشاہی ے یہ مسلہ قرآن کی متعدد آیات میں بیان ہوا ہے۔ 🕺 تجارت کامسلہ یوں سمجھو کہ ہر تجارت کے لیے ایک یو بی جاہئے۔ مثلاً آپ تجارت کی غرض سے کراچی جائیں تو تحجیر نہ تحجیر لے جائیں گے۔ مثلاً رس المال نقدی وغیرہ۔ اور جو خریڈیں گے اسے مال تجارت کہتے ہیں ۔ اللہ نے انسان کو دنیا میں بھیجا اور مال تجارت خرید نے کیلئے پیسہ بھی اسے خود دیا۔ دنیا کی تجارت میں تو سرمایہ انسان کا خود اینا ہے ۔ گر دین کی تجارت میں سرمایہ اللہ کی چیز ہے۔ وہ کیا ہیں ؟ علماء نے تین چیزیں بیان فرمائی ہیں ۔ 1۔ عمر \_2\_عقل \_3\_عمل \_ اللہ نے عمر ہمی بخشی اور عقل ہمی عطاکی ہے اور حمل کرنے کی قوت بھی بخشی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اگر ان تین جیزول میں ایک چیز تکم ہو تو اسخرت کی تجارت صبیح طریقہ سے نہیں ہوتی۔ اگر عمر ختم ہوجاے تو پیر کیا کرے گا۔ اسی طرح عقل نہو تو کیا کرے گا ۔ادر اگر عمل کی قوت نہو تو کیا کرے گا۔ یہی وجہ سب که نابالغ ب<u>د</u> احکام کا ملف نہیں کیونکہ وہ عمل نہیں کر سکتا

تو ای آیت سے منافقوں کے لیے دو تمزائیں ثابت موئيں -1- تبدل قانون -2- مهلت دینا- اور بات برظام ہوتی کہ عمر کمبی ہوادر عذاب زیادہ ہو۔ یہ کیوں - دیکھو د نیا میں ایک نیکی اور ایک بدی ہے۔ اور آگے ان کے مرکز ہیں۔ ایک جنت اور ایک جسم۔ اب لوگ دو قسم کے ہیں۔ ایک مومن گنامگار اور ایک کافر- کافر کفر کی دجہ ہے ہمیشہ جسم میں رہے گا۔ گر کافر کی دو فسمیں ہیں۔ ایک ضرر ناک کافر دوسرا غیر ضرر ناک۔ تو نفس جرم کی وج سے توجہ میں رہے گا۔ اور جس طرح کا عمل کرے گا اس طرح کی سرامقرر ہوگی۔ دیکھو جیل خانہ کو جسم تصور کر لو اگر دد قیدی عمر بمر کے لئے جیل چلیں جائیں۔ ایک کوروز نہ دس سیر گندم پیسنا پڑے اور 👘 دوسرے کوجالیس سیر۔ توسطلب یہ ہے کہ سرا کی میعاد توایک ہے گر سرائم وبیش ہے۔ اسی طرن کافر ہمی جسم میں ایسے ہی ہو گا۔ یہ تو کافر کیلئے ہوا۔ اب رہامومن - تو مومن کیلتے یہ ہے کہ دین کے سادے عقائد بختہ ہوں اور مرف عمل کوتاہی ہو گئی ہو توجرائم کی مقدار پر سزاہو گی۔ توجس کی عمر کمبی ہو کی تو اس وج سے اس کے گناہ بڑھ جائیں گے تو ہزت کی لکلیف بڑھ جائے گی۔ تو حقیقت میں کمبی عمر گنا بکاری میں آپنے كى تكليفات خريدنا ب- اس ملي الله من في فرمايا- في طغيانهم يعهون - کہ ان کواللہ مہلت دے گا تووہ سمر کئی میں بھریں گے۔ دہن



کہتا ہے کہ منافقوں نے ہدایت دیکر تحمراہی لی ان کی تجارت نفع مند نه موتی- منافقوں نے دینی تجارت میں نقصان المایا حقیقت میں انہیں تجارت کا ڈھنگ بھی نہیں آتا۔ دین کی تجارت ایس ہے اگر غفلت مو گمی تو پھر بربادی ہے۔ اور اگر نجات کی گئی تو پھر بادشاہی ے یہ مسلہ قرآن کی متعدد آیات میں بیان ہوا ہے۔ تجارت کامسلہ یوں شمجھو کہ ہر تجارت کے لئے ایک یو بجی چاہئے۔ مثلاً آپ تجارت کی غرض سے کراچی جائیں تو کچھ نہ کچھ یے جائیں گے۔ مثلاً رس المال نقدی وغیرہ۔ اور جو خریڈیں گے اسے مال تجارت کہتے ہیں ۔ اللہ نے انسان کو دنیا میں بلمیجا اور مال تجارت خرید نے کیلئے پیسہ بھی اسے خود دیا۔ دنیا کی تجارت میں تو سرمایہ انسان کا خود اپنا ہے ۔ گر دین کی تجارت میں سرمایہ اللہ کی چیز ہے۔ وہ کیا ہیں ؟ علماء نے تین چیزیں بیان فرماتی ہیں -1-عمر \_2\_ عقل \_3\_ عمل -اللہ نے عمر بھی بخشی اور عقل بھی عطا کی ہے اور عمل کرنے کی قوت بھی بخش ہے۔یہی وجہ ہے کہ اگر ان تین چیزوں میں ایک چیز تکم ہو تو آخرت کی تجارت صبیح طریقہ سے ہیں ہوتی۔ اگر عمر ختم ہوجاے تو پیر کیا کرے گا۔ اسی طرح عقل نہو تو کیا کرے گا -اور اگر عمل کی قوت نہو تو کیا کرے گا- یہی وجہ ہے کہ نابالغ بچہ احکام کا ملکف نہیں کیونکہ وہ عمل نہیں کر سکتا

وغیرہ۔ سخرت کی تجارت کے لیے اتنا ضروری ہے کہ ہمیں اتن عمرتل جائے کہ ہم دین کی خدمت کر سکیں۔ اولم نعر تکم ما يتذكر <sup>نیہ</sup> من تذکر دجائم النذیر عمر ایک ایسی چیز ہے کہ اس وقت عفلت کی وجہ سے ہمارے پاس کوئی قیمت نہیں۔ گرجب میدان قیامت میں قدم رکھیں گے تو معلوم ہو گا۔ جب کفار دیکھیں گے کہ ایمان والوں کوایک ایک نیکی پر کیا اجریل رہا ہے۔ تو وہ کہیں گے ۔ رہنا ما کنامشر کین - کہ یا اللہ ہم نے تو آپ سے کبھی شرک و گفر نہیں کیا۔ گروہاں جموٹ تو چل نہیں سکے گا۔ تو پھر اللہ تعالیٰ نامہ اعمال د کھائیں گے۔ ہمر فرشتے گواہی دیں گے۔ اگر کفاریہ بھی نہ مانیں کے تو پھر ہر عضو بول ایٹھے گا کہ ہم نے گناہ کیا ہے اور زمین کے جس گڑے پر گناہ کیا ہوگا وہ بھی حالات سے آگاہ کریں گے یہ چیزیں قرآن میں مختلف جگہوں پر ذکر ہیں۔ الیوم نختم علی افواحهم ولکلمنا اید یمم و تشدار جلم - کہ ان کے ہاتھ پاؤں بول انھیں گے-جب کافر دیکھیں گے کہ اب کچھ نہیں بن سکتا۔ تو پھر کہیں گے کہ یا الند ایک سیکند کی دنیاوی زندگی بخش دو - رب ارجعو بی لعلی اعمل ۔۔۔۔۔۔ صالحا فیما ترکت کلا۔ آج تو عمر نہیں مل سکتی۔ تم کو تو عمر دراز دی تمی وہ تو خبیت انگریز کی محفل میں گزار دی اب کیا۔ رات تہد کے وقت جمع الغوائد کی حدیث نظر سے گزری- حیران ہوا کہ اللہ نے آب کو آئندہ زمانہ کا کس قدر علم دیا تھا۔ صنفان امتی۔ میری امت

کے دو قسم کے لوگ فی النار کم ارحما آگ میں ہو گئے میں نے اب تک ان کو نہیں دیکھا۔ قوم باید ہم سوط واحد - ایک قوم ہے کہ ان کے ہاتھ میں جابک ہوگا- کادناب البقر گائے کی دم کی طرح-یفر بون الناس- کہ وہ اس سے لوگوں کو مارتے ہو گئے۔ تو اس سے معلوم ہوا یہ پولیس والے ہیں جو ظالم ہیں۔ ہم نے انگریز کی پولیس کودیکھا کہ ان کے ہاتھ میں جابک ہوتے تھے۔ پھر معلوم سوا کہ بنی عباس کے وقت جو پولیس بنی تھی ان کی بعینہ شکل اسی طرح تھی -ونياء- اور دوم وه عورتي ، مي جو كاسيات عاريات- كبرم ي ہوں گی اور ننگی ہوں گی۔ میں حیران تھا کہ کپر وں کے باوجود ننگی ہوں گی یہ کیا؟ تو آج کل دیکھو کہ لباس ہی ایسا ہے کہ ننگی نظر آتی اس سے حضور کریم صلے الند علیہ وسلم کی اور کیا دلیل ہو گی کہ جو کام چودہ سو سال بعد ہونے والا ہے وہ پہلے فرمایا جا رہا ب- آگے بے ماکات- کہ مردوں کی طرف مائل موں گ - مولات - اور مردوں کو اپنی طرف مائل کرنے دالی ہوئیگی - بن تمن کر تکلیں گی کہ اس سے کسی نوجوان کا دل سماری طرف ضبح جائے۔ ار . ان کے اپوا وغیرہ اسی ضمن میں آتے ہیں۔ ادر مرد و زن کو ایک جگراکشی تعلیم دی جا رہی ہے۔ یہ تو آگ اور پانی کو اکٹھا کیا۔ اے خ<sup>را</sup>بے اسمان توان کوہدا تت دے-

11

عثق گناہ اور عثق زنا کرتا ہے۔ ماکلات ومؤملات۔ مردول کی طرف جھکنے والی اور مردول کو اپنی طرف جمکانے والی ہوئگی۔ روسین کاسنام النبت۔ ان کے سر کے بال اونٹ کی کوہان کی مانند ہوں گے۔ یعنی بال کتروائیں گی۔ قربان جاؤں اس ہیغمبر پرجس کے سینہ میں اللہ نے چودہ سوسال پہلے یہ بات رکھی۔ توعور توں کے حب ذیل اعمال جسمیہ ہیں۔ (1) غیر شرعی لباس، یعنی لباس کے باوجود نگا ين- (2) مرد و زن كا ناجا تر اختلاط- (3) بالول ميں خلاف شرع تصرف - یہ بال اور سارا وجود اللہ کی امانت ہے۔ تو ان میں تصرف مالک کے حکم کے مطابق ہوگا - باں جج کا احرام باندھے تو تمور ب سے بال کٹوائے۔ تو عجیب بات ہے کہ مرد کیلئے سر مندوانا ہے گر عورت کیلئے تعور سے بال کتروانا ہے ۔تا کہ مرم اور غیر محرم کا پتہ چل جائے۔ تو سر مندوانا یا بال کتروانا تو عورت کو ج میں بھی اجازت نہیں۔ اور ج جیسی عبادت میں بھی حکم ہے کہ مرم کے بغیر نہیں جا سکتی۔ اس سے آپ اللہ کی ذات اور ان کے انداز کو تومعلوم کرسکتے ہیں۔ دیکھو جج کا سفر بذات خود ایک یاک سفر ہے اور جائنے والے بھی نیک ہوتے ہیں۔ پھر بھی الٹد کا حکم ہے کہ جب تک مرم نہو نہ جاؤ -اور جب کہ یہ بدمعاش لوگوں کے ساتھ کلب

میں ناچ کرے تواس کو شمریعت برداشت کرے گی ؟ توالند تعالی کا عجیب قانون ہے کہ پھر مخشر کے بعد زندگی نصیب نہ کرے گا۔ ہر کام شکانے پر ہوتا ہے۔ ومن وراتہم رزخ- کہ ہر کام کی آرڈ بنا دی ہے- ادمر ہے ادمر نہیں - عمل دنیا میں ہے اخرت میں نہیں-اب تورمصنان المبارک بھی آرہا ہے - ای تجارت کے لیے رمصنان شریف سے بڑھ کر اور کوئی دن نہیں۔ علماء کا قول ہے کہ بندرہ شعبان کی شب سے اللہ تعالیٰ اپنے ایک سال کا پرو گرام فرشتوں کو بتلاتا ہے۔ کہ فلال فلال مریں گے وغيرہ وغيرہ - اور علماء كا قول ہے كہ بندرہ شب شعبان سے شروع ہوتا ہے۔ اور لیلتہ القدر کی شب تک ہوتا رہے گا۔ دیکھو جس طرح حکومت کے بعض کام جنوری میں شروع ہوتے ہیں اور مارچ اپریل میں پورے ہوتے ہیں - اللہ تعالیٰ کا معاملہ بھی اسی طرح ہے -روح المعاني ميں انا انزلناہ في ليلتہ القدر - كي تفسير ميں لکھا ہے کہ شب برات کو جو دفتر لکھا جاتا ہے وہ یوں ہے کہ بارہ ماہ کی زندگی وموت کے پورے نظام کا رجسٹر ملک الموت کے حوالے ہوجاتا ہے۔ اور نفع و نقصان کا رجسٹر جبرائیل علیہ السلام کے <sup>حوا</sup> لے ہوجاتا ہے اور روزی وغیرہ کا رجسٹر میکا ئیل علیہ السلام کے حوا کے ہوجاتا ہے۔اور پھر اسمان میں اعلان ہوتا ہے کہ پورا سال

ان کے تعت کام ہوگا۔ پندرہ شعبان سے ستائیس رمصنان تک بیالیس دن ہوتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان بیالیس دنوں میں عالم بالامیں انسان کی کارُوائی جمل ہوجاتی ہے۔ صیح حدیث کے مطابق ہر عمل کا ثواب رمصان شریف میں ستر (70) گنا بڑھ جاتا ہے - تلاوت قرآن، نوافل، خیرات وغیرہ جو کچھ نیکی کریں گے ستر گنا اصافہ ہوگا۔ پھر جسطرح د نیاوی بادشاه ایک دن بخش عام کرتے ، پی بعینہ شہنشاہ حقیقی اللہ تعالے کے بال بھی نعمت کفسیم ہوتی ہے۔ تو وہ بد بخت ہو گا جو رمصنان میں نیکی نہ کرے گا۔ علماء کا قول ہے کہ رمصنان شریف کی نیکی سے قلب میں جو نور پیدا ہوتا ہے اس کا اثر آئندہ رمصان تک رہتا ہے۔ توسب سے برمی نعمت یہ کہ الند کو ہم سے محبت اور ہم کوالٹد سے محبت ہو۔ توانسان کی کل محبوبات چار ہیں۔ (1) بیوی سے معبت (2) کھانے سے معبت (3) پیلے سے معبت (4) نیبند ہے محبت

تور مصنان میں یہ جاروں محبتیں اللہ تعالے پر قربان ہیں- کہ بیوی سے پر بیز، کھانے سے پر بیز، اور نیند کی بھی قربانی ہوتی ہے- کہ رات کا حصہ کچھ تراویح میں خرچ اور کچھ سحری میں خری - اور کچھ شب کی نیکی میں خریج - حضرت امام ا بو حذیفہ رحمتہ اللہ علیہ رمصنان شمریف میں اکاسٹھ (61) ختم قرآن کرتے تھے- اور امام

#### 117

بخاری رحمتہ اللہ علیہ کے بھی ساٹھ (60) ختم قرآن ہوتے تھے۔ تو کہتے ہیں کہ رمصنان شریف کا مہینہ گزرتا تویہ حضرات بہت خوش ہوتے تھے۔خوشی اس بات کی کہ اس با بر کت مہینہ میں اللہ تعالیے نے عبادت کی توفیق عطا فرمائی۔

Ţ

117

ان کے تحت کام ہوگا۔ پندرہ شعبان سے ستانیس رمصنان تک بیالیس دن ہوتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان بیالیس دنوں میں ا عالم بالامیں انسان کی کارُوائی تکمل ہوجاتی ہے۔ صیح حدیث کے مطابق سر عمل کا تواب رمصان شریف میں ستر (70) گنا بڑھ جاتا ہے - تلاوت قرآن، نوافل، خیرات وغیرہ جو کمیٹر نیکی کریں کے ستر گنا اصافہ ہوگا۔ پھر جسطر ی د نیادی بادشاه ایک دن بخش عام کرتے ہیں بعینہ شہنشاہ حقیقی اللہ تعالے کے بان بھی نعمت تقسیم ہوتی ہے۔ تو وہ بد بخت ہو گا جو رمصنان میں نیکی نہ کرے گا۔ علماء کا قول ہے کہ رمصنان شریف کی نیکی سے قلب میں جو نور پیدا ہوتا ہے اس کا اثر آئندہ رمصان تک رہتا ہے۔ توسب سے برطنی نعمت یہ کہ اللہ کو ہم سے محبت ادر سم کوالند سے محبت ہو۔ توانسان کی کل معبوبات جارہیں۔ (1) بیوی سے معبت (2) کھانے کے معبت (3) پینے سے معبت (4) نيند ہے محسرت تورمصنان میں یہ چاروں محبتیں اللہ تعالیے پر قربان ہیں۔ کہ بیوی سے پر بیز، کھانے سے پر بیز، اور نیند کی بھی قربانی ہوتی ہے۔ کبررات کا حصہ محبِمہ تراویح میں خرچ اور کچیمہ سحری میں خریج - اور محجه شب کی نیکی میں خربی - حضرت امام ابو حذیفہ رحمتہ اللہ علیہ

رمصان شریف میں اکاسٹھ (61) ختم قرآن کرتے تھے۔ اور امام

بخاری رحمتہ اللہ علیہ کے بھی ساٹھ (60) ختم قرآن موتے تھے۔ تو کہتے ہیں کہ رمصنان شمریف کا مہینہ گزرتا تویہ حضرات بہت خوش ہوتے تھے۔خوشی اس بات کی کہ اس با بر کت مہینہ میں اللہ تعالیے نے عبادت کی توفیق عطا فرما تی۔

.

درس تمبرد ۲

11 دسمبر 966

مُنافق كي تحارَب لفع مَ

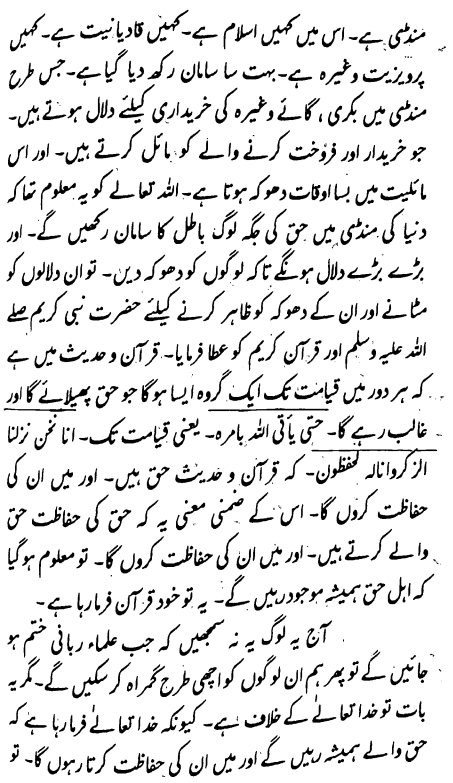
) سے پہلے دریں میں منافقوں کی اس حالت کے سلسلے میں کہ ان کی تجارت ہر باد ہو گئی۔ یہ بیان کیا تھا کہ اللہ تعالیے نے انسان کو ایٹرت کی تجارت کے لیے تین سامان دیتے۔ 1۔عمر -2- عقل- 3- عمل- اور ان تین کے متعلق قرآن کے اشارات ہیں۔ اولم نعر تھم۔ اللہ تعالے قیامت میں فرمائے گا کہ میں نے تمہیں اتنی عمر دی تھی اگر تم نصیحت پر چلتے توجل سکتے تھے۔ خلق الموت والحيوة ليسلوكم ايكم احسن عملاً- قر آن كا یراشارہ عمل کے متعلق ہے۔ عقل بھی اخروی تجارت کا سامان ہے لو كنا تسمع او نعقل ما كنافي اصحب السعير - جب كفار دوزخ مين دالين جائیں گے تو کہیں گے کہ اگر ہمیں تھور میں بھی عقل ہوتی تو ہم برے ٹھکانے میں نہ آتے۔ تجارت کے لئے یہ ضروری بے کہ جو چیز جس مقصد کیلئے ہواس کو ٹھمک اپنی حکّہ صرف کیا جائے۔ مثلاً عمر-اور عمرایک ایسی چیز ہے کہ اس سے آدمی جنت وجسم، نیکی

114

وبدى وغيره سب محيير كماسكتا ہے۔ توعمر حقيقت ميں كما في كازماز ہے۔ دنیادی زندگی میں اگر جنت کما نا چاہیں تو کما سکتے ہیں اور اگر جہنم کمانا چاہیں تو کما سکتے ہیں۔ اور عمر ایک ایسا وقت ہے کہ ار بوں روپے کے بدلے ایک سیکنڈ بھی نہ ملے گی - عقل کے ذریعے حق و باطل کی شناس کرنی جا<u>س</u>ے۔ نیکی و بدی کمانا وغیرہ یہ عمر کا مقصد ہے۔ اور عقل کا مقصد حق شناسی ہے۔ مثلاً منہ ذائقہ معلوم کرتا ہے اور ناک خوشہو وغیرہ کیلئے ہے۔اور عقل محض حق وباطل کے امتیاز کیلئے ہے۔ توجس نے عقل سے اس کا مقصد نہ لیا بلکه باطل کو حق اور حق کو باطل جانا تویہ اسکی در حقیقت بے عقلی ہے۔ عقل نہیں اس لیے تو کافر کہیں گے، کسمع او نعقل ماکنا فی اصف السعير- اس كے بعد عمل ب كم الله تعالى في مماري اندر عمل کی جوطاقت رکھی ہے۔ یہ محض اس لیے ہے کہ اس سے جنت کمائیں۔ قاعدہ کی بات ہے کہ اگر آدمی ان تین چیزوں کو غُلط راستے پر لگائے تو یہ خدا داد سرمایا بھی برباد ہو گیا۔ ان برائیوں کی وجہ سے اس کی مثال ایسی ہے کہ ایک آدمی کے دس بچے ہوں اور ذریعہ معاش صرف بھینسوں کا دودھ بیچنا ہو ۔ آب یقینی بات ہے کہ اگر اس کے دودھ میں روزانہ چند پیشاب کے قطرے کر جائیں تو ناپاک دودھ کو تو کوئی نہیں خریدے گا۔ اسی طرح عمر ، عقل، اور عمل ہمارے دودھ ہیں۔ اگر انہیں برائی میں صرف

کریں تویہ ناپاک ہو گئے تو اصل چیز بھی ہاتھ سے گئی۔ یہ منافقوں والا معامله موا- اولتك الذين اشترو الصلالته بالعدى فما ربحت التجار تہم۔ کہ منافقوں نے حق کے عوض گمراہی خریدی - اللہ تعالے فرماتا ہے کہ ان کی تجارت نفع مند نہوئی اور نہ وہ ہدائیت یائیں گے۔ (اعتراض) کہ منافقوں کے پاس ہدائیت تو تھی نہیں تو اللہ تعالیٰ نے یہ کیوں فرمایا کہ ہدائیت دے کر گھراہی Kurs- a start and the second ایں کا مطلب یہ ہے کہ ہدائیت تو نہ تھی گر عمر و عقل کا سرمایا تو موجود تھا۔ اللہ تعالےٰ نے انسان کے اندر ایک فطری روشنی اور نور رکھا ہے۔ جس سے ایمان حاصل کیا جاتا ہے۔ ادر منافقوں کے وقت تو خود حصور کریم صلے اللہ علیہ وسلم و صحابہ کرام موجود تھے ۔ ان سے ہدائیت حاصل کر سکتے تھے ۔ گر انہوں نے اسے کھو دیا۔ اس سے یوں جانو کہ ایک آدمی کے پاس، بیلوں کا جوڑا، زمین و نحم موجود ہے۔ تحصیتی کا سارا سامان موجود ہے گمر اس نے مم کو دریا میں ڈال دیا۔ تو بتاؤ کہ حضرت نبی کریم صلے علیہ وسلم کی موجود گی اور وحی کا نزول ہمر بھی ان بد بختوں نے اس موقع کوصائع کیا اور تجارت سے نقصان اٹھایا-بزرگان فرماتے ہیں کہ دنیا ہخرت کی تجارت کی

111



اللہ تعالیٰ نے قرآن اور حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو بعیجا تا کہ جھوٹے دلالوں کا پتہ چل جائے۔ **:** 12 تو علماء ربانیین ملحدین کے مقابلہ میں ہمیشہ رہیں گے۔وکذالک جعلنا لکل نبی عدواً۔ ہم نے ہر نبی کے لئے مخالف بنا رکھے ہیں۔ جس طرح حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کے وقت ہمی مخالف تھے۔ تو علماء رہانیین کے بھی مخالف ہو گئے۔ حق کی آداز کے مقابلے میں باطل کی آواز معی موجود ہوگی -اس واقعے کو بزرگان نے ایک مثال کے ذریعے حل کیا ہے۔ کہ دین کی تجارت میں کیا کیا حالتیں پیش آتی ہیں۔ یقینی بات ہے کہ عمر ، عقل اور عمل یہ سرمایہ ، بی انہیں جس کام میں لائیں ہم یہ دوسرے کام میں نہیں لگ سکتیں۔ اب یہ ہمارا کام ہے کہ انہیں کہان خرج کرنا ہے۔ منافقوں نے انہیں گھراہی میں خریج کیا۔ اور ہر صلالتہ یعنی گھراہی ہلاکت کی طرف لیجاتی ہے۔ فرض کر لو کہ ایک کے پاس ایک سوروپند ہے۔ مندمی میں بچوں کی ضروریات زندگی کا سامان خرید نے گیا۔ غلہ اور تھی وغیرہ خرید نا تعا ایک دلال مل گیا کہنے لگا تھے ایک بہتر چیز بتاؤں وہ لیلو اس نے 🕙 تمہیں لاکھوں روپے آمدنی ہو گی۔ ایسی میشی تقریر کی کہ وہ دھو کہ 🐃 میں آگیا۔ تواپنی ضروریات کی چیز نہ خریدی اور نہ خرید نے والی حریدلی- وہ تعا "سم الفار" نے تودکاندار سے سوروبے کاسم الفار خرید 🐭

11.

لیا۔ گھر جا کر شیشی میں بند کر کے الماری میں رکھ دیا۔ بیوی نے کہا کہ خالی ہاتھ آئے ہو۔ کہا کہ تم تو بیوقوف ہو یہ تولاکھوں روپے کی چیز ہے۔ بیوی دیکھ کر خاموش ہو گئی۔ سوچنے لگی کہ یہ قیمتی چیز ہے ممکن ہے کہ اسے شوہر پیچ ڈالے کچھ تو کھا لول۔ خود بھی کھایا اور بچوں کو بھی کھلایا۔ 3 لڑکے اور تین لڑکیاں تعیں۔ وہ آدمی تو سویا پڑا تیا۔ بس وہ سب کے سب مرگئے۔ جب آنگھ کھلی توانہیں مردہ یا یا حیران مواشیش کی طرف دیکھا کہ اس سے چیز استعمال کی کی ہے۔ ہمرکھنے لگا اُف یہ تو دھو کہ ہو گیا کہ مضر چیز کو فائدہ مند بتلا کر دیا گیا ہے۔ آج قادیانیت کو اسلام بنا کر پیچا جا رہا ہے۔ قادیانیت مذہب نہیں بلکہ تحمینی ہے خوب کمائی ہورہی ہے۔ دنیا میں بہت سی چیزیں مذہب کے طور پر رکھی گئی ہیں تو لوگ دھو کہ میں آگر خریدیں گے۔ مرنا تو بہر حال ہے لیکن سخرت کی زندگی برباد ہو گئی تو ہمر تو محیطہ نہ ہو سکے گا۔ تو فرمایا کہ منافقوں کو ان کی تجارت نے نفع نہ دیا۔ عجیب بد بخت ہیں کہ اتنی برمی نعمت حضور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس گرامی کمی تفع حاصل نہ کیا۔ آج بہت آنکھیں ترس رہی ہیں کہ روصنہ اطہر دیکھیں۔ گر انہیں تو مدینہ میں زندگی ملی ادر سب بر گزیدہ صحابی سمی موجود تھے گر ان بد بغتول کو کس دلال فے دحوکہ دیا کہ ان کے پاس اسباب حدایت موجود تما گر ہدایت نہ پائی۔ اگر کمی مسلمان کے یاں

اسباب ہدایت ہواور وہ ہدایت نہ پائے تو بد بختی ہے۔ اسکے بعد اللہ تعالے نے دومثالیں بیان کیں۔ ایک مائی- دوسری ناری- منافقوں کا معاملہ اللہ تعالیے آبکھ دیکھی جیسا بیان کرنا چاہتا ہے۔ مثلهم محمش الذي استوقد نارا فلما اصاًت- مثال ایک ضروری چیز ہے۔ کیونکہ مثال سے بات دماغ میں جلدی بیتمتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسلام کی روشن کی مثال آگ سے دی۔ مثال کی بات یہ نہیں کہ وہ بالکل اسی طرح ہو - مثلاً جس طرح تم بهادر آدمی کو شیر کہتے ہیں وہ کوئی خود شیر تو نہیں ہوتا۔ بلی تواب ابجاد ہوئی ہے۔ قدیم رمانہ میں رات کو روشنی کیلئے آگ اور دن کو مورج ہوتا تما۔ یہ سورج قیامت سے پہلے تک روشن رہے گا- قیامت کے بعد جاند ، سورج ، تاروں کی روشنی نہوگی - یہ مادی جیزیں ہیں ان کی روشنی ختم ہو جائیگی۔ صرف عمل کی روشنی رہیگی۔ جس قدر مسلمان کے پاس ایمان وعمل ہو گا اسقدر اسکے پاس روشی ہو گی۔ کافروں کے عمل کے مطابق تاریکی ہو گی۔ قبر میں بھی یہی حال ہوگا کہ وہاں بھی ایمان وعمل کے مطابق روشی ہوگی - یہی ۔ وم ہے کہ قیامت میں جب مومن چلیں گے تو منافق بول اشیں کے کہ تم محجد دیر تو شرو تاکہ ہم میں تہاری روشی میں چلیں -قرآن - بوراد باب، توالله تعالى أن كے درميان أيك جير مائل کردیکا جس سے وہ منافق مسلمانوں کی روشی نہ پاسکیں گے۔ تو آگ

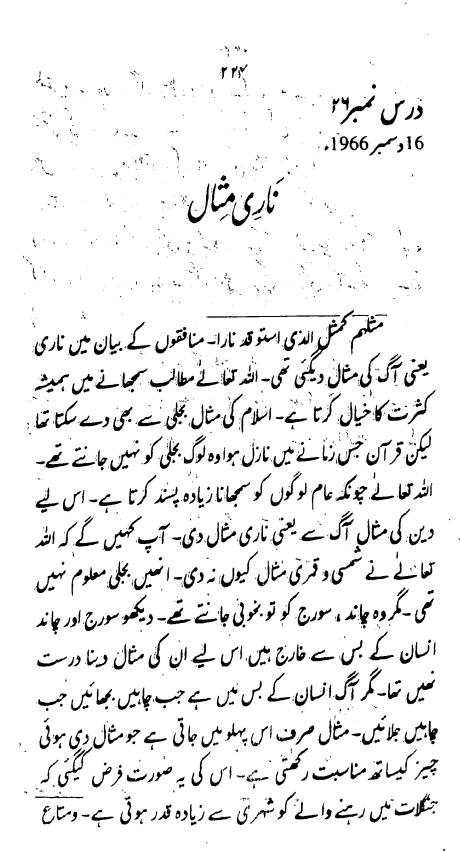
Å

477

کو ایمان سے تشبیہ دیگئی۔ آگ روشن ہے اسی طرح ایمان میں ہمی روشی ہے۔ ہر روشنی میں اتنی اسباب ہیں۔ لیکن اللہ تعالے نے ایک جگہ یہ قاعدہ بدل دیا ہے تا کہ الند تعالے کی قدرت ظاہر ہو۔ وہ صرف جگنو کی روشنی ہے۔ اسکی روشنی کو آگ کے بغیر بنایا۔ غالاً اس میں ناریت اس لیے نہیں رکھی کہ اگر وہ کمی کے کپڑے پر بیشہ جائے تو کپڑوں میں آگ نہ لگے۔ واللہ اعلم- تو اللہ تعالے کی قدرت کواپنی عقل کے تنگ دائرہ میں نہ رکھواسکی قدرت توبہت بالاتر ہے۔ مقام المخرت میں اسکی قدرت دیکھنا۔ اور تشب دی کہ آگ میں روشنی ہے اور جب آدمی میں روشنی آجائے تو اس میں ہت بڑا انقلاب ہیدا ہو جاتا ہے۔ مثلاً روشنی ہو تو انسان میں امتیاز اشیاء پیدا ہو جاتی ہے - یعنی جیزوں کی پیچان ہو جاتی ہے۔ کہ یہ سانب ہے اور وہ رسی وغیرہ ہے۔ تو ایمان کی روشنی سے بھی التیاری صورت پیدا ہو جاتی ہے کہ فلال حق ہے اور فلال باطل ہے۔ اور آگ کے اندر گرمی ہے ایمان سے اللہ کی معبت کی گرمی پیدا ہو جاتی ہے۔ جو انسان میں ایمان سے پہلے نہیں ہوتی یہی دجہ ہے کہ ایمان کے بعد اللہ پر سب محید تربان کرتا ہے۔ آگ میں دوسری چیزیہ ہے کہ دوسری چیز کو اپنی طرف منتقل کرتی ہے۔ مثلاً لکر میں آگ نہیں گر آگ میں ڈالو تو لکر می کو شعلہ بنا دیگی۔ تو گویا آگ شرک برداشت نہیں کرتی - تو ایمان کی بھی یہی حقیقت

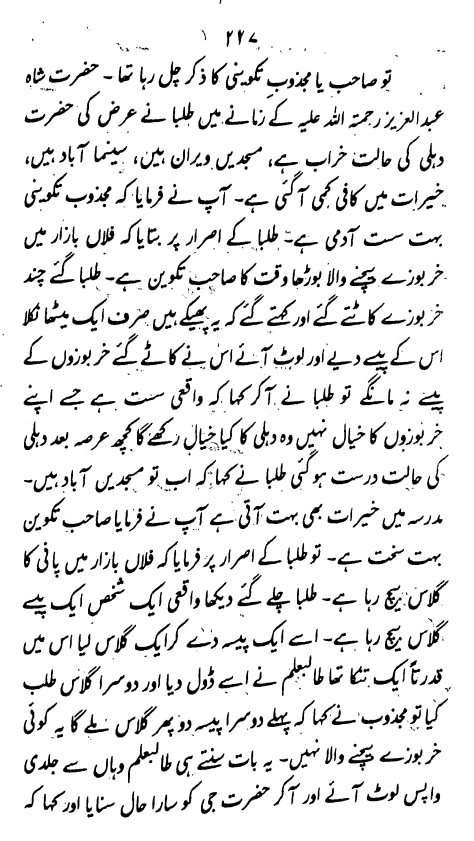
ہونی چاہتے کہ جب اللہ تعالیٰ سے ایمان ہو گیا تو غیر اللہ سے نفرت ہونی چاہئے۔ یعنی غیروں سے بے نیازی ہو۔ تو ایمان کی الل نے ہمیں اللہ کے مطابق بنایا بعینہ ایسے جس طرح اللہ نے لکرمی کواینے مطابق بنایا-حضرت بالول رحمتہ النَّد علیہ سے کسی نے پوچیا کہ حضرت کیسے گزرتی ہے۔ فرمایا دنیا میں میری مرضی کے خلاف کوئی کام نہیں ہوتا۔ تو اس نے کہا کہ یہ تو خدائی کا دعوٰی ہے۔ فرمایا نہیں بلکہ بندگی کا دعوٰی ہے۔ کیونکہ میں نے اپنی رصا کو الند کی رصا پر مٹا دیا ہے۔ اب اللہ تعالیٰ جو کام کرتا ہے وہ میری مرضی کے مطابق کرتا ہے۔ حضرت تعانوی رحمتہ اللہ علیہ نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک شغص کے گھوڑے کو عادت تھی کہ وہ اپنی مرضی سے جد هر جاہتا چلتا تعا۔ تو تھوڑا جس طرف پھرتا تو وہ کہتا کہ چلو اس طرف بھی میرا کام ہے۔ اور کھتا توجس طرف پھرتا رہے اس طرف میرا کام ہے۔ توہمیں بھی اللہ کی مرضی پر رصامند ہونا چاہے۔ اللہ تعالے جس طرف چلائیں اسی طرف چلیں- اللہ تعالے تجارت کنرت پراکائے۔





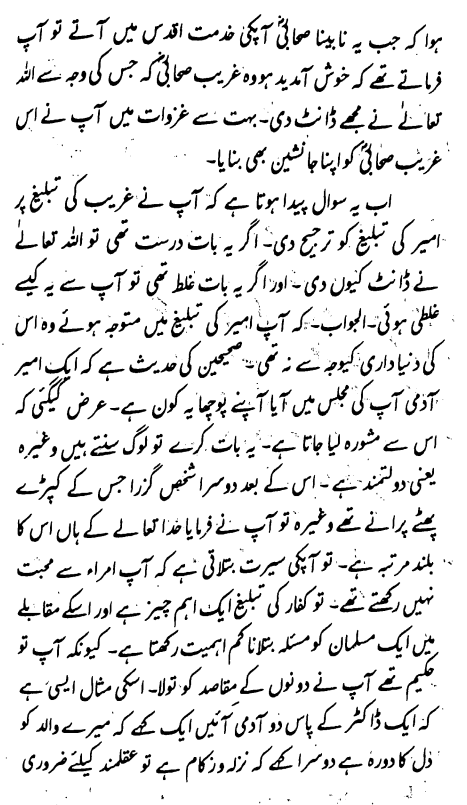
للمقوین- اور یہ آگ جنگل والوں کے فائدہ کے لئے ہے۔ اور اگر جٹل کی زندگی میں صرف آگ ہوادر آگ کمی مقصد کے تحت جلاتے ہیں ۔ اس میں منافقوں کی حالت کی مثال یہ ہوئی کہ جو آدمی نفاق برسا ہے وہ نفاق جا ہے اعتقادی مو کہ دل میں کفر اور زبان پرایمان کا اظہار ہواور یا عملی نفاق ہو کہ دین کے کام کو دنیا کے مقصد کیلئے کرنا۔ یہ ایسی مثال ہے کہ آگ اہمی ہمڑکی اور بجھی۔ آگے نہ جائے وتربهم في ظلمت لا يبصرون - كه انهيں اند حيرے ميں چھوڑ دے گاوہ نہ دیکہ سکیں گے۔ تواگر اعمال دنیاوی مقصد کیلئے گئے۔ تو دنیا کے ساتھ ایسے اعمال بھی فناہ ہوجا ئیں گے۔ اور اگر اللہ تعالیے کے لیے کیے۔ توخداتعالی باقی ہیں تواعمال ہمی باقی ہیں۔ تواگر اخلاص سے عمل کیا تودہ پختہ اوریا ئیدار ہوگا۔ الران میں ہے کہ ہم نے آگ کواش کیے بنایا تا کہ جسم کی الله يادر ہے۔) (حدیث فسریف میں ہے کہ دنیا کی آگ جہنم کی آگ ک سوال، 100، حصر سب) منافقول کی تاریخ دیکھنے سے معلوم ہوا کہ منافق اکثر امیر لوگ متھے۔ غریب میں نفاق نہیں۔ حضرت تعانوی رحمتہ التد علیہ کی خدمت میں ان کا مرید محجمہ اسم لایا تو آپ نے فرمایا کہ میں نے مج

نہیں رکھا کہ مجھ سے پوچھ کر ہدیہ دیا کرو۔ آپ چونکہ بغیر اجازت لائے ہیں تواس لیے یہ قبول نہیں۔ توانہیں اس مسجد سے نکال دیا تودہ دوسری مجد میں بھی جا کرروتا رہا تھا۔ اسے بلوایا تواس نے کہا کہ مجہ سے غلطی ہوئی ہے اب یہ واپس تو نہیں جاسکتے اب کیا کروں توحضرت رحمته اللدعليه نے فرما يا كه تدبير ميرے ذمے تو نہيں كہ آب بيوقوفى كرين اوريين تدبير بتلادك تو آخر مهربانى كى فرمايا ان کو پیچ دواور پیے لے کر چلے جاؤ- ایک مسلہ یاد آگیا کہ محید لوگوں کو اللہ تعالیے اپنی حکمت کے تحت شرعی اور دنیاوی کاموں کیلئے مقرر كرتا ب كرتصرف اللد تعالي كالموتا ب انهين صاحب تكوين يا صاحب خدمت کہتے ہیں ۔ان میں جو شریعت کے کام کریں انھیں صاحب یا مجذوب تشریعی کہتے ہیں اور جو دنیا کے کام کریں انہیں صاحب یا مجذوب نکوینی کہتے ہیں۔ کہتے ہیں حضرت تھا نوی رحمتہ الند عليہ مجذوب تشريعي تھے۔ الند تعالے نے ان سے ضريعت كا بت ساکام لیا ہے۔ ایک مرتبہ آپ مجلس میں تشیریف فرما تھے ایک ناخواندہ کان آیا اس نے ایک اکنی بینیک کرکہا مولبی جی یہ ایک اکنی ہے اس میں سے ایک پیسہ لیکرتین پیسے مجھے داپس کردو۔ کچھ لوگوں نے اعتراض کیا گر حضرت رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ اس کے اخلاص کی وجہ سے میں نے رہا ہوں-



N R YA واقعى سخبة منافقین کا ذکر چل رہا تھا کہ منافقوں کی تعداد مال دار لو گوں کی تھی۔ مالدار دنیا کے کتے ہیں اس لیے اس یں حضور کریم صلے اللہ عليہ وسلم کا فیض نہیں پہنچا۔ حضور کریم صلے النٰدعلیہ وسلم فقراء سے مہر بانی فرماتے تھے -حدیث شریف ہے کہ مالدار سے غرباء جنت میں پہلے جائیں گے۔ اگر عنی اور فقیر کی نیکی برا بر ہمی ہو گی تو تب ہمی اللہ تعا لے امپیر کو روک لیں گے اور غریب کو جنت میں داخل کریں گے ۔ امیر غریب سے پانچ سو سال بعد میں جنت میں جائے گا۔ دین کا معاملہ عجیب ہے کہ امراء کے لیے کلام کا لہہ سخت استعمال کیا گیا ہے ایک مرتبہ حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم مکہ کے رؤبیا کو ہدایت کر رہے تھے منافق بھی موجود تھے۔ حضرت عبداللہ این ام کمتوم صحابی جو نابینا تھے۔ انھیں پیہ معلوم نہ تعاکمہ آپ تبلیخ فرمار ہے ہیں یا کہ فارغ ہو بچکے ہیں۔ انعیں ایک مسئلہ کی درکار تھی توانعوں نے اونچی ر اوازمیں کہا کہ مجھے ایک مسئلہ دریافت کرنا ہے تواس پر حصور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کچھ ترش رو ہوئے کہ یہ تو مسلمان ہے بعد میں پوچه لیتا یه تو دین کی تبلیغ دیجا رہی تھی۔ <u>تو اس غریب کی بات</u> حرش پر په بمی تو اس صمن میں پوری سورت عبس و تولی ان جاءہ الا می<sup>۔</sup> نازل <sub>،</sub>وئی اس واقعہ کا حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم پر ایسا اثر

1



I

toobaa-elibrary.blogspot.com ۲۳۰ ہے کہ دل کے دورے والے کے ہاں جائے۔ تو کفار کو قلب کی من تھ تہ معادم ہداک حضوں کر تم صلہ اللہ علیہ وسلم نے معقول اور

مرض تھی تومعلوم ہوا کہ حصور کریم صلے التٰہ علیہ وسلم نے معقول اور بر محل کام کیا۔ دوسرا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیے نے ڈانٹ کیوں دی۔ اللہ کی ڈانٹ اور اصول کے تحت تھی۔ اللہ کو بھی معلوم تما کہ معقول کام ہے گر ایک اور اصول بھی ہے۔ کہ طالب علاج کا علاج اس شخص کے علاج سے مقدم ہے جو منگر العلاج ہو۔ اور یہ غائب کی بات ہے جے صرف اللہ تعالی ہی جانتا ہے۔ اسکی مثال ایس ہے کہ قلب کے دورے والے نے اطلاع تو دے دی کہ قلب کا دورہ ہے اور علاج کا خواہاں نہیں۔ گرز کام والاطبیب کا معتقد ہے اور علاج کا خواباں بھی ہے۔ تواس وقت عقلمند ضرور زکام والے کی طرف توجہ دے گا- اوریہ بات اللہ کو معلوم تھی اس لئے ایسے الفاظ استعمال فرمائے۔ فامامن استغنی فانت لۂ تصدّ کی کہ جو علاج سے بے پرواہ ہے۔ تو اللہ تعالی کی ڈانٹ اور آپ کا معقول فعل ہونا دونوں درست ہوئے۔ جب حضور کریم صلے الند علیہ وسلم کا گرامی نامہ روم کے بادشاہ حرقل کے پاس گیا تو اس نے دھیبہ القلبی سے ایک سوال کیا۔ کہ تمہارے نبی پر غریب ایمان لائے ہیں یا مالدار-کہا غریب لوگ تو بادشاہ نے کہا وہ واقعی نبی ہے- کیونکہ ہیعمبروں پر غریب زیادہ ایمان لاتے ہیں۔ جب حضور کریم صلے التد علیہ وسلم چھا گئے تو پھر مالدار مسلمان ہونے لگے۔ اب بھی دیکھو

م بحریب برمنی برمنی انجمنیں کھولتے ہیں توجب امراء دیکھتے ہیں کہ پر غریب چیا گئے ہیں تو پھریل کر قبصنہ کر لیتے ہیں۔ اقبال:-سالها اندر جمال گر دیده ام \_ نم بچشم منعال تحم ديده ام-چین تک اسلام غرباء کی وجہ سے بھیلا۔ اگر جهال میں میرا جوہر آشکار ہوا ۔ قلندری سے موا نے سکندری سے نہیں۔ حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے ایک غریب صحابی حضرت ابوذر عفارتی کی بہت تعریف فرمائی ہے۔ فرمایا آسمان کے یسے ابوذر عفارتی سے سچا اور کوئی نہیں۔ حضرت ابو ذر عفاری کا ایک غلام ُتعا اس سے کوئی غلطی ہوئی تو حضرت ابوذر عفاری کی زبان سے ثلااے کالی مال کے بیٹے - تویہ بات آپ تک جا پہنی فرمایا ان امرأ فیک جا بلیته که ابوزر تیر ۔ اندر کفار والے اتار باقی ہیں۔ تو ہم تو نہ <u>تھے</u> وہ ابوزز تھے افسوس کیا اور غلام آزاد کر دیا۔ اور موت تک روتے رہے کہ بخشا جاؤں۔ احیاء العلوم کے ہخری باب میں نقل ہے کہ حضور صلے اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر کی تعریف فرمانی۔ لوکان النبی من بعدی کان عمر - که اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتا۔ گر پیغمبر ی کا

<sub>درواز</sub>ہ بند ہو گیا ہے - گر آج پیغمبری کا دعوٰی وہ لوگ کرتے ہیں جنوں نے ساری عمر انگریزوں کے بوٹ جائے۔ حضرت عمر نے دس سال خلافت کی۔ شبلی کی الفاروق میں ے کہ آپ نے 22 لاکھ 55 ہزار مربع میل علاقہ فتح کیا جواب بھی سلما نوں کے پاس ہے۔ آج کل جو بیت اللہ کا حج نہ کرنے والا اور ون كو حفظ نه كرنے والا ہے كمر دعوىٰ نبوت كا كرتا ہے۔ حضرت عرز کو مغیرہ بن شعبہ کے غلام ابو لوکو نے عین نماز کی حالت میں خبر مار کر شہید کردیا۔ حدیث پاک میں ہے کہ حصور کریم صلے الند علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایک دن جبراتیل آیا اور کہا کہ اسلام عمر کی دفات پر ضرور روئے گا۔ عیسانی کہتے ہیں کہ حضرت عمر اگر دس برس اور زنده رہتے تو کرہ ارض پر کافر کا وجود نہ ہوتا۔ گر آج ہمارے بھی صدر ہیں، جو حرام خور و قسراب خور ہیں۔ منافقوں کیلئے آگ کی مثال کا بیان تھا۔ ، ، مائی مثال ، ، یعنی پانی کی مثال پر بعد میں بیان کرونا- یہ رمصنان شریف کا مہینہ ہے آگ کی مثال کا اس مہینہ سے خاص تعلق ہے۔ اُگ کی مثال اس وج سے بھی درست ہے کہ ایمان اللہ تعالیٰ سے عثق اور معبت کی آگ کا نام ہے۔ یہ عثق کی طرح کہ صرف معشوق یاد رہتا ہے اور باقی سب کو جلاتی ہے۔ یہ عثق اور معبت کی آگ رمصنان کے روزے سے اور بھی تیز ہوجاتی ہے۔ اور اس روزے سے منافق اور مسلمان کا فرق معلوم ہوتا

ہے۔ روزہ ایک مغصوص عبادت ہے اس ماہ میں حصور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی حالت تبدیل ہو جاتی تھی۔ حضرت ابن عبال سے روايت ہے۔ کان رسول الله علیه وسلم اجودالناس وکان اجود فی رمصان حتين يلقاه جبراتيل وكان يلقاه كل ليلته يدار القرآن فلعوا جود من الربح الرسلتة - كه تمام كره ارضى كے لوگوں كى سخادت حضرت نبى کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی سخاوت سے تحم ہے۔ اور رمصنان میں تو ا بکی سخاوت یہلے سے بہت زیادہ بڑھ جاتی شمی ۔ اور ہر رات جبرا ٹیل قرآن کا دور کرتے تھے۔ اور فرمایا کہ ہوا سے بھی جو بادل ار الاتی ہے آپکی سخاوت بڑھ جاتی تھی۔ حديث قدسى - كل عمل بنى آدم له الاالصوم - سر عمل بنی آدم کیلئے ہے گر روزہ میرے لئے ہے۔ تو بات یہ ہے کہ ہر ملک کا صنابطہ علیحدہ علیحدہ ہوتا ہے۔ اسی طرح بازار اسٹرت میں جو صابطہ وقانون ہے۔ فیصلہ اسی کے مطابق ہوگا۔ باقی روزہ یہ مجمہ پر چھوڑواس کا بدلہ میں اپنی طرف سے مقرر کر کے دو لگا۔ حدیث قدسی ہے۔ الصوم جنتہ۔ کہ روزہ جہنم کیلئے د طال ہے۔ کیونکہ مرد نے بھوک، پیاس، اور بیوی کی آگ کا مقابلہ روزہ سے کیا۔ تواس کے اللہ تعالے نے جہنم کی آگ سے بجایا۔ والذي بنفس محدی کہ قسم ہے اس ذات کی کہ جس کے ہاتھ میں میری

## 1 3 4

زندگی ہے کہ روزہ دار کے منہ کی خوشبو اللہ تعالے کو کستوری سے زیادہ پسند ہے۔ روزہ دار کو دو خوشیاں ہیں۔ ایک جب روزہ کھولتا ہے۔ اور دوسری خوشی تب ہو گی جب اللہ تعالیے کا دیدار ہو گا۔ تو جو آ دمی روزہ رکھے گا تو اس کیلئے افطار تو ضروری ہے۔ تو اللہ تعالیے یہ سمجمانا چاہتا تعاکہ جس طرح افطاری آنا لازمی ہے اسی طرح اللہ تعالیے کا دیدار بھی لازمی ہے۔ . .

.

· · ·

170

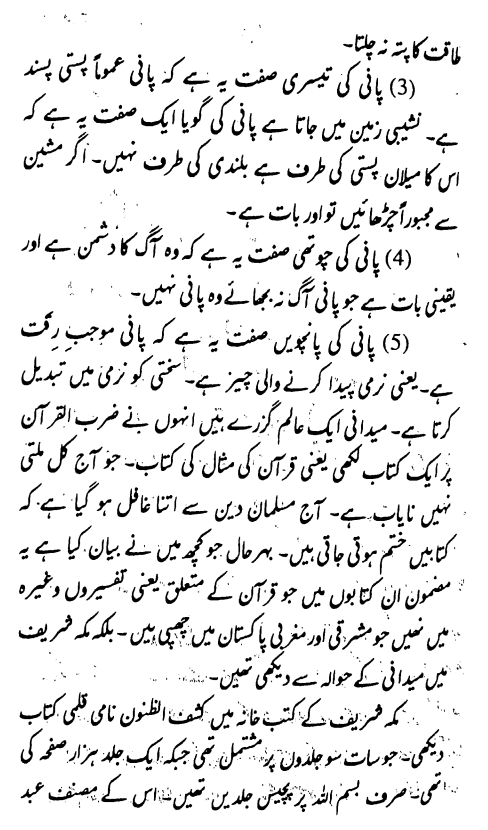
درس مسرعة دسمسر 1966ء

ماتى مِثال

منافقین کے سلسلے میں دوسری مثال مائی دیگئی ہے۔ او كصيب من السماء فسر-صیب۔ کو عربی میں زور سے پہنے والی بارش کو کہتے ہیں۔ رعد و کرج - وہ آواز جو بادل سے تکلتی ہے - برق، بجلی کی حیک ، صواعق کہ جس پر پڑے اسے ختم کر دیتی ہے۔ یخطف یعنی احک ن من بندی سے جنوب اینا- باقی مفردات ظاہر بیں-لنسطی ترجمہ:- کہ منافقوں کی حالت ایسی ہے جیسی ایک زور دار بارش کی حالت ہوتی ہے۔جو آسمان کیطرف سے زور سے برس رہی ہو اور اس کے ساتھ گرج اور بجلی بھی ہو۔ پھر بارش کے دوران لو گول نے موت کے ڈر سے کا نوں میں انگلی ڈالی ہو۔ پینی خوف کی وجہ سے۔ اللہ تعالیٰ نے منافقوں پر پورا احاطہ ڈالا ہے۔ جب بجلی آتی ہے تو چلتے ہیں اور جب ختم نو ٹھر جاتے ہیں۔ تو دومسری مثال مائی ہو تی۔ یعنی یا بی کی مثال۔ آ گے چل کر

معلوم ہوجائے گا کہ اللہ تعالیٰ کی وحی کی مثال یا تی کی طرح ہے۔ تو جس طرح بارش سے لوگوں کا تعلق ہے۔ یعنی بارش کے یا نی سے۔ توان لوگوں کی حالت وحی سے یہی ہے۔ یعنی اسطرح ہے۔ پانی کی چند صفتیں ہیں (1) کہ پانی ذریعہ حیات ہے۔ اگر پانی نہو تو کوئی جاندار زندہ نسیں رہ سکتا۔معلوم ہوتا ہے کہ پانی دنیا کی زندگی کا ذریعہ ہے۔ وجعلنا من الماء کل شکی جی۔ (1) کہ پانی سے ہر چیز کو زندگی بخش سے اللہ تعالیٰ کی وجی بھی ذریعہ حیات ہے۔ دنیاوی زندگی اور اخروی زندگی جو لامحدود زندگی بے اور آگے آنے والی ے۔ ان دونوں کا در لیٹہ وجی التی <u>ہے۔</u> حقیقت میں دنیاوی زندگی میں بھی دین سے جان براتی ہے۔ فلنجید، حیوة طیبتہ۔ جس کے قلب میں نور آیمان کے اسکی زندگی عمدہ گرزتی ہے۔ آپ ایک درویش کی زندگی دیکھیں جو صدر امریکہ کی زندگی سے نہائیت عمدہ ہو گئی۔ تومعلوم ہو گیا کہ قبر و آخریت تو ہے ہی دین سے وابستہ گر دنیا کی زندگی بھی دین سے وابستہ ہے۔ تو وجی دونوں زند گیوں کا ذریعہ -4 A set of many set of the set (2) پانی کی دوسر می خاصیت یہ ہے کہ وہ پوشیدہ طاقت کو کھولتا ہے۔ مثلاً ہمیں یہ معلوم نہیں کہ زمین میں کیا ہے۔ گرجب بارش برسی پانی پر اتو جو تم اس میں پوشیدہ ہے اس کا پودا نکل آیا- مطلب یہ کہ اگر پانی اور بارش نہوتی تو ہمیں زمین کی اندرونی

toobaa-elibrary.blogspot.com



السلام قزوینی ہیں۔ یہ مقام تر کی اور ایران کی سرحد پر ہے۔ دیکھو سات سوجلدیں قلمی تحریر ہوتی پڑی ہیں۔ یہ ہمارے زمانے کے مصنف کی طرح نہیں جو ضرف اردو جانیا ہے اور قلم انھا کر پچھلے لوگوں کو گالی دینا شروع کر دیتا ہے۔ یعنی مفسرین کرام کو۔ اسکی کھی گئی تمام تفاسیر شیطان کی تفاسیر ہیں۔ تواس کثف الظنون کی المخرى جلد ديکھی ايس عمدہ لکھی گئی ہے کہ سبحان اللہ- علامہ قزدینی اخیر میں یوں لکھتے ہیں کہ یا اللہ تیرا قرآن ایک بے کنار آئے وہ غریب نے لکھے باقی نمیں لکھ سکا۔ توعلامہ قزوینی نے لکھا کہ پانی کی تمام خاصیتیں وہی میں پائی جاتی ہیں۔1۔ کہ وحی انہی جو ہے وہ ابدی زندگی کا ذریعہ ہے وحی کی دو قسمیں ہیں (1)وحی متلو۔ کہ جس وجی میں کلام اور عبارت دو نوں خدا تعالیٰ کی ہوں۔ (2)وی حدیث کہ جس میں بات خدا تعالیٰ کی اور کلام حضرت محمد رسول التدصلي الندعليه وسلم كاموس ديكموا كرممشنر كواس كاسيكثري گور نركا بیغام دے کہ فلال تاریخ کو بذریعہ خیبر میل آب نے گور نرصاحب کے ساتھ لاہور جانا ہے۔ اب اگر وہ سیکٹری گور ز والے الفاظ دہرائے یا اپنی ہی عبارت میں کہ دے دونوں صور توں میں حکم کی لعمیل ضروری ہے۔ قرآن وحدیث میں بھی یہی معاملہ ہے۔ قرآن بيغام خدا يب بالفاظ خدا- اور حديث معتمون خدا ب بالفاظ رسول

خداصلے اللہ علیہ وسلم - ایسا عمل پوری دنیا میں ہورہا ہے - کہ یہ تو کوئی نہیں پوچھتا کہ سیکٹری صاحب گور نرصاحب کے الفاظ بھی یہی ہیں یادہ محیداور تھے۔ روز مرہ زندگی کی تہد یب اور تمدن میں یہ ہورہا ہے۔ کہ بولنے والے کی منشاء ادا ہوجائے۔ جاتے الفاظ وہی ہوں یا نه- تو قرآن کلام خدا بالفاظ خداموا اور حدیث کلام خدا بالفاظ رسول صلے اللہ علیہ وسلم موتی- احادیث مبارک کی تعداد سات لاکھ بجاس ہزار ہے۔ اگر یہاں بھی پیغام خدا بالفاظ خدا ہوتا۔ تو وہ بھی قرآن ہوتا۔ تو مسلمان تراویح میں قرآن کیسے ختم کر سکتے ۔ تو اللہ تعالیٰ نے ایسا انتظام فرمایا که جو نهایت اہم مصامین ہیں انہیں قرآن میں مختصر ذکر کر دیا۔ اور اسکی ضروری تشیر مح حدیث پاک میں کر دی - اگر ایسا نهوتا تو کرهٔ ارضی پر ایک حافظ بھی موجود نہ ہوتا اور تحریف شروع ہوجاتی۔ تو اس لیے مہمات دین قرآن میں ذکر کر دیں تا کہ امت کیلئے قرآن کا خفظ آسان ہواور اسکی وصاحت حدیث پاک میں کردی۔ تو قرآن کے ایک ایک حرف پر دس نیکیاں ہیں۔ تومعلوم ہو گیا کہ قرب کی الفاظ اور کلام دونوں مفوظ میں - اور حدیث پاک سے کلام خدا کا مطلب دامنے کر دیا۔ اگر آپ کہ پس کہ قرآنی الفاظ کے معانی پڑھا دیا کریں۔ دیکھوا گر لغظی معنی اسا ہو تویہ نور علی نور ہے۔ ادر اگر آپ صرف ترجمه پر اکتفاء کرنا چاہیں تو پھر ایک ایک لغظ کے بدلے دس دس نیکیاں تو نہیں ملیں گی۔ تو یہ تو غلط خیال

17.

ہے۔ تودی البی حیات کا ذریعہ ہے۔ ی ایک (2) یہ کہ یانی پوشیدہ جگہ یعنی زمین سے آتا ہے۔ اسطرح ا وحی کی بارش بھی قسروع میں جب مکہ شمریف میں برسی اور بعد میں · مدینہ شریف میں برسی- اور یہ بارش قلوب کی زمین پر برسی- ایک دل ا بوبکر صدیق کا تعا- اور اسطرح حضرت فاروق اعظم کا دل اور . حضرت عثمان عنی کا دل اور حضرت علی کا دل تعا۔ یعنی صحابہ کرام یے کے قلوب پروحی کی بارش برسی-ان کے قلوب میں جو نیک اعمال کے تجم تھے وہ اہمر آئے۔ المدينة اور دومنري طرف أبوجل وأبولهب وغيره پربرس توان کے قلوب میں جو گفر اور دین الہی کی دشمنی کے جو تحم تھے وہ نگلے۔ بصورت جنگ بدرواه خط تویه تم پوشیده تما- اگر قرآن کی دی نه ہوتی توان کا پتر کیے چلتا۔ این وقت مرزا تیوں کی کل تعداد دولاکھ ي-- إيك في كما كتب مرتد موتك، ميں في كما جولوگ مرتد موت ہیں ان کے قلوب میں تم صلالت پہلے سے ہی موجود تما۔ اور اب جا کر ظاہر یہوا۔ اب دیکھیں کہ یہی وی قرآن - ونزل من القرآن ما جوشفاء کہ قرآن سے وہ چیز نکالتے ہیں جو مومنوں کے لیے شفاء ے- لیکن ظالموں کے لیے گراہی بنتا ہے۔ یصل بر کثیرا و پہلائی به کشیران که اس سے بہتوں کو بدایت اور بہتوں کو کر اہی ہوتی ب توجال عمده محم مو كاوبال ايمان كاعمده بودا فط كا- اور

جال گندہ تم ہوگا وہاں کفر کا گندہ پودا نکلے گا۔دیکھو بعض مومن ہیں کہ دین کے معاملے میں چستی سے کام لیتے ہیں۔اور بعض مومن ستى سے كام ليتے ہيں۔مطلب يہ كہ جيسانم موكاويسا پودا فلے گا۔ (3) چیز یہ کہ یانی کا میلان پستی کی طرف ہوتا ہے۔ تومعلوم ہوگیا کہ قلوب کی زمین کی سطح میں فرق ہے۔ کوئی بلند ہیں جس · طرح غرور اور تکبر والے کا قلب۔ کہ جس طرح او بجی جگہ پر یا نی اثر نہیں کرتا اسی طرح تکسر بھرے قلب پر وحی بھی اثر نہیں کرتی اور جو قلب متواضع ہو، پست ہو تو وحی البی اس پر اثر انداز ہوتی ہے۔ حدیث قدسی ہے۔ انا عندالمنگسرۃ قلوبہم۔ اللہ تعالے فرماتے ہیں کہ میرے بندوں کو پیغام دیدو کہ میں ان دلوں میں پہنچ جاتا ہوں جمال تواضع سو-اس تکبر کی وجہ سے مسلمانوں کا اتحاد نہیں ہو سکتا۔ اتحاد کیلے تکبر توڑنا ضروری ہے۔ یہود کا کانٹا عرب کے سینہ میں ہے۔ گر اتفاق واتحاد نہیں ۔ ناصر کھتا ہے کہ علاقے کا بڑا میں بنوں۔ اسیطرح فیصل اور شاہ اردن بھی خواہش رکھتے ہیں۔ فبما رحمتہ اللہ لنت کهم- آپ صحابہ کیلئے نرم ہوتے ہیں-(4) پانی آگ کا دشمن ہے۔ دیکھیں شرع کے خلاف جو خوام ثات نفسی ہیں یہ سب آگ ہیں ۔ شیخ اکبر فتوحات کمیہ میں لکھتے ہیں کہ ہر گناہ آگ ہے۔ اور آتش مواد کو جسم میں جمع کر دیا۔ جس

طرح انسان نے آتش مواد اکٹھا کر کے بم وغیرہ بنائے۔ اس طرح '' گناہوں کا مواد جسم میں جمع ہو گیا۔ جہاں وحی البی اس آگ کے لیے یانی کا کام دیتی ہے۔ تو دیکھو یانی موجود ہے گر خواہشائٹ کی آگ نہیں بھتی- جواب یہ کہ یہ وعدہ حقیقی آگ کیساتھ ہے۔اگر تمور ب محم درجہ کے گناہ ہو جانیں تو خود خدا تعالیٰ معاف کر دیتا ب- التائب من الذنب ممن لاذنب له، آدمي اگر صدق دل سے معافی مائے تو توبہ قبول ہوجاتی ہے۔ یہ بھی تو پانی ہوا۔ اللہ تعالیٰ صرف مشرک کو نعیں بننے گا۔ ان اللہ لایغفران یشرک بہ، لیکن اگر سمارا ایمان ظاہری ہو اور اصل میں ینہ ہو۔ تو پھریہ یا بی آگ کو کس طرح بجعائے۔ دیکھو پٹرول وغیرہ یا بی کی صورت میں ہے۔ گراہے الل پر دالين تو اور زياده بر ه کې تو معلوم مو گيا که منافقول کے یاس حقیقی پانی نہ تھا۔ بلکہ ہٹرول تھا جس سے آگ اور زیادہ بڑھتی تمی- پانی نرمی کرتا ہے۔ اور وحی الہی میں بھی یہی اثر ہے۔ تم تلین جلودهم و قلوبهم الی ذکرالته- که پمر مسلما نول کی کھالیں اور قلوب ۔ قرآن سنے سے زم پڑجاتے ہیں ۔ دیکھوجب قاری قرآن سناتا یے تو مطلب سمجنیں یا نہ سمجنیں گر دل پر اثر انداز ہوتا ہے۔ دِل زم موجاتا ب- ام ايمن يه حضرت نبي كريم صل الله عليه وسلم كي والدہ ماجدہ کی کنیز تھیں۔انہوں نے بچین میں آبکی پرورش کی تھی۔ کہتی ہیں کہ آپ روزانہ صحابہ کرائم کے ساتھ ان کی زیارت کیلئے ان

کے گھر تشریف لیجاتے۔ اور فرماتے میری ماں تویہ ہیں۔ میں نے اینی ماں کو تو نہیں دیکھا۔ حضور کریم صلے الٹد علیہ وسلم کی وفات طیبہ کے بعد حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت فاروق اعظم تشیریف کے گئے۔ دیکھا کہ آپ حضرت ام ایمن رورہی ہیں۔ عرض کی رونے کا سب کیا ہے ؟ اگر کوئی معقول سبب ہے تو ہم بھی روئیں ورنہ رونے کی شکل تو بنالیں- جواب فرماتی ہیں کہ حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے رورہی ہوں-اس پر حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ایے یاس بلایا ہے۔ کیاالٹد کے ہاں بہت عمدہ تعمتیں نصیں ؟ فرمایا القطع الوحى عن السماء قرمايا رونا اس بات كا ب كه خدا تعالى كى كلام كا زمین پر آنا قیامت تک بند ہو گیا۔ تو اس پر دونوں حضرات زار و قطاررو پڑے۔ گر آج تو گورداس پور کے صلع میں نبی پیدا ہونے گگے ہیں۔ میں نے ایک رسالہ دیکھا ہے اس میں لکھا ہے کہ حضرت خواجه غلام فريد رحمته الله عليه - (مرزا غلام احمد قاديا في كو احيا مانت تمے) یہ خواص صاحب پر تہمت باندمی کی ہے کہ وہ مرزا کے قائل یتھے۔ دراصل بات یہ کہ عزیز اختر نامی شخص ادبج شریف کا رہنے والاتعاوه منافقانه طورير حضرت خواجه صاحب رحمته الندعليه كامريد مو گیا- اور ساتھ رہنے لگا 🛛 حتی کہ خواجہ صاحب کا پسندیدہ ہو گیا - تو

۲۴۴ اس نے ایک عربی میں خط کھوایا اس پر حضرت خواجہ صاحب رحمتہ الٹہ علیہ کی مہر لگا کر مرزا کو دیدیا۔ یہ سب کام خفیہ طور پر ایک سازش کے تحت ہوا۔اس میں لکھا تھا کہ ہم آپکو اچھا مانتے ہیں ۔ یہ خواجہ صاحب رحمتہ الٹہ علیہ پر سراسر بہتان ہے۔ اگر آپ اس مردود کو اچھا مانتے تھے تو پھر اس کے دست پر آپنے بیعت کیوں نہ کی ? ختم نبوت کا جز آگیا ہے۔ دوسرے درس میں اس پر بیان ہو

and a second second

.

100

درس تمبر ۲۸

23 دسمبر 966

مُنافِقين بَرِقْسَرَان كَالْرِ

منافقول کیلئے دوسری مثال مائی کا ذکر تھا۔ اسکی مناسبت وحی سے ہو چکی ہے۔ حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کی بعثت کی وجہ سے قرآن کی بارش ہوئی۔ ہر بارش کے ساتھ کچھ متعلق چیزیں ہوتی ہیں۔ منافقوں کے متعلق، قرآن کی بارش سے چار چیزیں نازل ہوئیں۔ ظلمت، رعد، برق، صواعق -ان میں دو چیزیں تو صیغہ جمع میں لائی گئیں۔ ظلمت، صواعق، اور رعد و برق صیغہ واحد میں لائے گئے۔ یہ نکتہ بعد میں بیان ہوگا۔ لیکن یہ تعیین کرنا پڑے گا کہ ظاہری بارش کے ساتھ یہ چیزیں روز مرہ مثابدہ میں آتی ہیں- تاریکیاں بھی اور مابعد آیت کے فقربے رات کی بارش ہونیکے متعلق اشارہ کر رہے ہیں۔ کیونکہ رات میں چلنا بجلی پر موقوف ہے۔ رات کی بارش میں تین قسم کی تاریکیاں ہوتی ہیں۔(1) بارش کی ظلمت یعنی تاریکی۔(2) رات کی

٢٢٩

تاریکی۔(3)اجتماع قطرات کی تاریکی ۔ کہ تجربہ میں آیا ہے کہ اگر زور سے بارش ٹیکنے لگھ تو تاریکی زیادہ ہو جاتی ہے۔ اس لیے ظلمات، جمع كا صيغه لايا كيا- اب رات كي بارش ميں ايك طرف تو ر حمت برس رہی ہے۔ کہ اگر بارش نہو تو پوری کا تنات اجار کھندر ین جائے- کائنات میں سب کی زندگی بارش سے وابستہ ہے-و موالدی ینشر رحمتہ - کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت یعنی (بارش) پمیلاتا ہے۔ تو قرآن میں متعدد جگہ بارش کو رحمت بیان کیا گیا۔ تو حضرت نبی کریم صف اللہ علیہ وسلم کے میں مبارک سے اللہ تعالیٰ کی وجی کی بارش برسی - اس بارش سے منافقوں کے آگے کی قسم کے ظلمت آگئے۔ کئی قسم کی تاریکیاں آگئیں۔(1)تاریکی حب النفس، کہ اپنی ذات سے منبت کی تاریکی آگئی۔(2)جب المال، کہ مال ودولت کی محبت کی تاریکی الم کئی۔ (3) حب الجاہ، کہ عزت اور نام آوری کی محبت کی تاریخی آگئی۔ یہ تین قسم کی تاریکیاں ان کے سامنے آگئیں- اگر ہم قرآن کی بارش سے نفع الماتے ہیں تو ہمارے راستے سے یہ تینوں تاریکیاں ختم ہو جاتی ہیں۔ ہمارا وجود التٰد تعالیٰ کی امانت ہے۔ اور اسے ہمیں کام کیلئے عطا کیا ہے۔ تو الند تعالیٰ یہ چاہتا ہے کہ اپنے نفس سے تمہیں اتنی محبت ہو کہ اسے محفوظ رکھو۔ اور جس کام کیلئے دیا گیا ہے۔ اس سے وہ مقصد حاصل کرو - جس طرح پہلے زمانہ میں بادشاہ کی کو کھورا دیتا کہ اس سے تم

فلال کام لیا کرو- تو وہ اس کی خوراک کا انتظام بھی ضرور کریگا- اور اس سے متعین شدہ کام بھی لے گا۔ تھوڑا دیتے وقت اگرچہ بادشاہ نے اسے صاف الفاظ میں یہ نہ کہا ہو کہ اسے کھلایا پلایا کرو۔ گروہ پھر ہمی اسے ضرور کھلانے پلانے گا۔ اس طرح بدن کا گھوڑا اسخرت کی فرمانبرداری کیلئے دیا گیا ہے۔ اور صمنی طور پر یہ بھی فرما دیا گیا ہے کہ اسکی خوب خدمت کرو- حضرت عبدالند ابن عاصی مسلسل روزے رکھا کرتے تھے-آپ نے فرمایا ایسا نہ کرو۔ ان کنف ک علیک حقاً۔ کہ نفس کا تجھ پر حق ہے۔ یہ تیرا نہیں یہ توالند تعالیٰ کا ہے۔ مسلسل عبادت سے یہ تھک جائیگا۔ وان لعینک علیک حقاوان لزوجک علیک حقا۔ اس کے بعد وہ صحافی اس فرمان پر عمل کرنے لگے۔ 🔹 🐘 اس حدیث پاک کی روشنی سے یہ معلوم ہوا کہ اپنے وجود کو معفوظ رکھنا نیکی ہے۔ گویا تخفظ ذات یا نفس۔ یہ بھی نیکی ہے۔ اگر ہمارا وجود ختم ہو جائے تو عبادت اور نیکی کس طرح کریں گے۔ اتنی بات ہے کہ صرف وجود کی پرورش ہی نہ ہو بلکہ اس سے کام ہمی لیا جائے۔ در نہ اس کی مثال اس گھوڑے جیسی ہو گی۔ جو صرف کھاتا رہے اور کام نہ دے۔ تو ایسی صورت میں بادشاہ ناراض ہو گا اور سمزا دیگا۔ جس طرح پہلی صورت میں کہ اس سے کام تو لے اور اسے کھلاتے نہ- اس لیے خود کشی حرام ہے۔

111

بخاری کی حدیث ہے کہ ادمی جس اکم سے خود کشی ک بناری مہرینہ کر مار گا دوزخ میں اس اکہ سے خود کشی کرتا رہے گاکہ اسلام میں دو باتیں ہیں - جب تک طاقت نہو تو خاموش رہو ۔ جس طرح حصور پاک صلےاللہ علیہ وسلم مکہ میں تیرہ برس رہے۔اور جب طاقت آجائے تو اشموادر اسلام کے دشمنوں سے جنگ لڑو۔ توجو آدمی کپڑے، اور کھانے پینے، اور دنیاوی لکلفات و تعیشات میں زندگی صرف کر دے ۔ وہ تو صرف کھوڑا پالنا ہوا اور مقصد کوہاتھ بھی نہ لکایا۔ تو اسلام میں حب النفس۔ یعنی اپنی جان سے محبت رکھنا، یہ بھی خود اللہ تعالیٰ نے پیدا کی ہے تا کہ عبادت كيلت بدن كى پرورش موتى راب .... نہ پرورش سے غفلت اور نہ عبادت و بندگی سے غفلت رہے۔ بلکہ راہ اعتدال رہے۔ یہ راہ اعتدال اس لیے احتیار کی گئی ، که مسلمان نه تو يورپ کی طرح بدن کی پرورش و ديکھ سال مي کا ر ہےاور نہ جوگی کی طرح صرف عبادت میں مصرف رہ کر نفس کثی کرتا رہے۔ تو فرمایا-عبادت ہمی کرواور کھاؤ پیو بھی سہی ۔ کلوا واخسر بوا ولا تسرفوا- که کھاؤ ہیؤاور اسراف نہ کرو- کلوا- کہ کھاؤ، اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنی خوشی کا اظہار فرمایا۔ اگر اللہ تعالیٰ نہ بھی فرماتے تو پھر بھی ہم کھاتے گر یہ اللہ تعالیٰ کی خوشی ہو گی۔ یاایہاالرسل كلوامن الطيبات و اعملوا صالحا- اب ييغمبر (عليم السلام) حلال كهاؤ اور

toobaa-elibrary.blogspot.com

کام میں کرویعنی نیک اعمال کرو۔ ی تواللہ تعالیٰ نے نہ تو افراط فرمایا۔ کہ انسان نفس کی پرورش ، میں لگ جانے اور نہ ہی تفریط فرمانی کہ انسان صرف عبادت میں لگا رہے۔ بلکہ راہ اعتدال اختیار کی ۔ ی ۔ . . بزرگوں نے لکھا ہے کہ روزہ مسلما نوں کا امتحان ہے۔ احب الناس ان يتركوا ان يقولوا امنادهم لا يفتنون - كيا لو كول كايه کمان ہے کہ انہیں ان کے ایمان کے دعوی پر چھوڑ دیں گے۔ اور ن ان کا امتحان نہ لیا جائے گا۔ ہم نے تم ہے پہلی امتوں کا امتحان لیا ب تاکہ اللہ تعالیٰ کے سامنے سجا ایمان آجائے۔ جب رمصان کی · پہلی شب آجائے تو سمجمو کہ امتحان آگیا۔اگر روزانہ امتحان ہوتا تو ۔ پیز کیا کرتے -اللہ تعالیٰ نے صرف سالانہ امتحان رکھا -ی جنی جب النفس کاامتحان ہے۔ ہمارے نفس کو چار جیزیں ازیادہ مخبوب ہیں-1-کھانا-2-پینا -3۔ نیند -4 - بیوی کی ، صحبت - اوریہ جاروں چیزیں روزہ کی حالت میں ختم ہوجاتی ہیں - پیر امتحان اس لیے بینے کہ دیکھا جائے کہ یہ چار چیزیں پیاری ہیں کہ یا اللر تعالى بيارى بين الراللد تعالى بيارا ب تواسك منا ما نو-اور بمر یہ مہر بانی کی کہ سمری ہمارے اجتیار پر نہ چھور کی۔ <u>کہ</u> سمری کھاؤیا نہ كماؤ- بلكه شرعي حكم لكايا- تسروا قان في السحور بركت حديث ب ، کم سحری محاوّاس میں برکت ہے۔ سیجری محانا مستون کے قواللہ

تعالیٰ کو حب النفس میں اعتدال مقصود ہے۔ نمیٰ رسول التٰد صلے اللہ عليه وسلم عن صوم الوصال - كه روزه ميں وصال نه كيا كرو - يعنى دو دو یا تین تین دن کا روزہ نہ رکھا کرو۔ مثلاً بدھ کو رروزہ رکھا اور جمعہ کو افطار کیا یہ گناہ ہے۔ حصور یاک صلے اللہ علیہ وسلم کے لئے وصال جا تر ہے۔ تو محابہ کرام نے عرض کی- انک تواصل- آب تو وصال فرماتے ہیں- تو فرمایا انی لست متلکم، کہ میں تم جیسا نہیں ہوں۔ میں رات کو عبادت کرتا ہوں تواللہ تعالیٰ محصین روحا فی طور پر طاقت ڈال دیتا ہے۔ اس الے يد معالمہ مير ب ساتھ ہے تمہارے ساتھ نہيں۔ علماء کا اتفاق ہے کہ افطار میں لعجیل مستحب ہے۔ بشرطيكه وقت موجكا مو- سورج غروب موجيكا مو- چنانچه ايک مرتبه حضور نبی کریم صلے الترعلیہ وسلم نے افطار کرنا جابا۔ ایک صحابی کو فرمایا اسے کسی برتن میں پانی ڈال کر کھول دے تو صحابی نے کہا کہ اہمی تودن کھڑا ہے۔ تو فرمایا جب مغرب سے سورج ڈوب جائے اور مشرق سے اند حیر اس جائے تو تمہارا روزہ کھل گیا جا ہے تم کھاؤ یا نه کماؤ-مطلب یه که روزه اول وقت میں محمولو۔ توسحری و افطاری کی پابندی اور عید کے روزے کی ممانعت - یہ گویا حب النغس کیلئے اعتدال پیدا کرنا ہے۔ روزہ حقیقت میں اصلاح نغس واعتدال نغس كيلية مشق ہے۔

ہر کام کیلئے ایک باعث اور ایک رکاوٹ ہوتی ہے۔ مثلاً ایک پرندہ کے پادک باندھ دیتے جائیں تو یہ اس کی پرواز سے رکاوٹ ہے۔ لیکن اگر اسکے پاؤں تھولے جائیں۔ اور اسکے پر نہ ہوں تو بھی نہ اڑ سکے گا۔ تو اس پرواز کی طرح روحانی پر ہیں۔ کہ مومن کی ردح كوالله تعالى كى طرف أرمجانا جائبے- تواللہ تعالى تك رسائى كيلے ضروری ہے کہ مومن اران اور پرواز کرے۔ اور پرواز کے لیے جو رکاوٹیں ہیں انعیں ہٹایا جائے۔ یہ رکاوٹیں وہی چار جیزیں ہیں جنهیں پہلے ذکر کر آیا ہوں۔ کھانا۔ پینا۔ نیند۔ ہمبستری۔ توجو روزہ دار ہے وہ حقیقت میں اللہ تعالیٰ تک رسائی کی رکادٹ کو دور کرتا ہے۔ تو رسی جو پر ندے کے پاؤں میں بند حی ہوتی تھی۔ اسے تو روزہ نے کھول دی۔ اب اللہ تعالیٰ نے روحانی پرواز کیلئے قرآن بعیثیت پر دیدیا۔ جو اوپر سے آیا ہے اور اوپر لیجانے والا بے اب اس سے جوڑ ٹائم کرو۔ رسی تو روزہ نے کھول دی پرندہ دو پرول سے ارکتا ہے۔ ایک پر روزہ نے اور دوسرا پر قرآن سے ۔

قرآن اترا بھی رمصنان خمریف میں ہے۔ ابن کشیر رحمتہ اللہ علیہ نے تولکھا ہے کہ ہر اسمانی کتاب، صحیفے، رمصنان خمریف میں اترے ہیں اور ساتھ یہ مبھی لکھا ہے کہ تمام استوں پر روزے فرض تھے۔ یعنی دیگر مہینوں کے فرض ملصے اور رمصنان کے بسی فرض

تھے۔ ایک مرتبہ عیسائیوں کے بادشاہ کو مرض لاحق ہوا۔ توکہا کہ اگر شفاہ ہو گئی توہم تیس کے جالیس کر دیں گے۔ اسی طرح ان میں ایک مرتبہ دیاء پھیل گئی۔ تو پھر کہا کہ اگر دیاء ہٹ گئی تو ہم پاں كروس گے-. س آج پرویز خبیث، اور قادیا نی، دین میں تمریف کرنے والے شیطان کا دین بنار ہے ہیں۔جن خبیبتوں نے خدا کو تین کہا وہ دین کو کیوں نہ کامیں گے۔ تو ہمر حال منافقوں کے آگے ایک ظلمت تھی کہ ظاہر آاسلام ہے۔ گراندر سے نہیں۔ ہم بھی اجل اسی طرح کر رہے ہیں کہ مردم شماری آئی تو اسلام کے خانہ میں اسلام لکھوا دیا۔ گر دراصل ہوتے نہیں۔ توان کے قلب پر ظلمت آگئی۔ اسلے اسلام پر عمل کرنے سے رک گئے۔ کہ نہ روزہ رکھا، نہ جہاد کیا، نہ کھانا یینا ترک کیا۔ توحب النفس کی تاریکی تھی۔ -2- حب المال- کہ مال کی محبت- اسلام کے دائرے میں آنے کے بعد ال بھی قربان کرنا پڑتا ہے۔ 🖏 👘 👘 این امانت چند روزه نزد ماست تو اسلام قبول کرنے کے بعد عشر وزکوہ۔ جانور ۔ نقد رقم- اور زمین میں سے زکوہ دینی پڑے گی۔ یہ چیز ان کے لیے -3- حب الجاه- یعنی شہرت کی مست کے کبھی انسان نام شاد عزت



• Y O M



جمک آجاتی تو چلتے بتھے۔ اور جب محبت دنیا و خود غرصی آجاتی تو رک جاتے تھے۔ ادریا برق سے مالی مفاد مراد ہے۔ کہ جب دیکھتے تھے کہ جہاد میں مسلما نوں کو کتنا زیادہ مال غنیمت ملا ہے۔ کہ مسلمان امیر بن جائیں گے۔ تو اس جی جاہنے یا اس خواہش کو برق کہا گیا ہے۔ گر خود غرضی یہ آجاتی کہ اگر ہم جہاد میں مرگفے تو پھر کیا ہو ۔ یہ رکاد ٹ يجعلون اصابعهم في اذانهم من الصواعق - يه لوك كان ميں الكلي ڈال کربند کر لیتے تھے تا کہ قرآن نہ سنیں۔ اگرواقعی یہ کان میں الگلی د ال لیتے تھے تویہ درست ہے۔ ورنہ یہ ہے کہ قرآن نہ سنتے تھے اور نہ اس پر عمل کرتے تھے۔ تو گویا کان میں انگلی ڈالے ہوئے بن ان چار چیزوں کی شرعی اور فلسفی تحقیق دوسرے درس میں بیان ہو گی- لیکن صواعقہ کی مثال ایسی دی کہ- شیخ ہو علی سینا نے کھا ہے کہ اشر فیوں کا ایک تھیلا تھا۔ اسمان سے ایک کڑک پر می کہ اشرفیاں خاک بن گئیں۔ گرریشم کا تعمیلا محفوظ پڑا ہے۔ تو کرک سخت چیز پر اثر انداز ہوتی ہے۔ نرم پر نہیں ہوتی۔ تواس سے ایک نکتہ یہ پیدا ہوا کہ موت ایک کڑک ہے۔ دل جب سخت ہوجاتا ہے تو خوف ہوتا ہے۔ اور جب دل نرم ہوتا ہے تو خوف نعيں ہوتا

104

درس تمبرا ا 25 دسمبر 1966ء منافقوں کی دوسری مثال بارش والی جو تھی اس کی تحقیق تو گزری-اب یہاں دو چیزیں قابل غور ہیں-1-مقصد مثیل۔ کہ اس مثال سے اللہ تعالی کیا سمجھا نا جاہتا ہے۔ تومقصد یہ ہے کہ وحی البی اور قرآن کو بارش سمجھو۔ اور بارش کے ساتھ چند ملی جلی چیزیں ہوتی ہیں۔ مثلاً۔ تاریکیاں۔ گرج - اور چمک - ایک تو بجلی کی چمک ہوئی اور دوسر ی کڑک ہوئی - ر تو یقینی بات ہے کہ یہ چیزیں بظاہر تو لکلیف دہ ہیں۔ تاریکیاں مشقت اور مصیبت کا سبب ہیں ۔ گرج سے بھی خوف پیدا ہوتا ہے۔ اور کرک توخود تباہ کن چیز ہے۔اور برق کی چمک تعور می دیر کیلئے ہو تو وہ خوش کن ہوتی ہے۔گر روشنی بھنے کے بعد بہت پریشانی ہوتی ہے۔ اس مثال سے مدینہ منورہ میں قرآن اور وحی الهی کی بارش ہوئی۔مومنین نے تو بارش کو لیا اور منافقوں نے گزشتہ جار چیزیں لیں۔ تاریکی۔ گرج۔ چیک۔ کڑک۔ تو

چونکہ یہ چار چیزیں بارش سے ملحق ہوتی ہیں۔ تومسلمان کوان ک لیے تیار رہنا جاہیے۔ آپ دیکھیں کہ بارش کے دو پہلو ہو۔ ہیں۔1۔ یہ کہ بارش سے آبادی بہت زیادہ ہوتی ہے۔ زیندار بہت فائدہ اُٹھاتے ہیں۔ اور گرج وغیرہ تو چند منٹ کی تھی گر ۔ بارش کا فائدہ کافی عرصہ کیلے ہوتا ہے۔ تو لکلیف تعور می اور فائدہ زیادہ۔ توالٹہ تعالیٰ یہ سمجانا جاہتا ہے کہ اگر دین کے کاموں میں کچھ تکلیف ہو توانے بارش کی طرح تصور کرو۔ لوگ اس لیے تو ان چیزوں کی پرواہ نہیں کرتے۔ اور اسے باران رحمت کیتے ہیں ۔ اس طرح ایک اور روحانی بارش قر آن اور وجی النی کی نازل ہوئی۔ یہ ذات معلیٰ کی طرف سے ہے۔ اس لیے اس کے فوائد لامحدود ہیں۔ گر کچھ نه تحجيم لكليف توجو كي- مثلاً مرديون مين وصوكي لكليف وغيره وغيره- تو ايسى تكليف كو برداشت كر لو كيونك اسك فوائد بهت ہیں۔ انسان کی کون سی چیز ہے جس میں تکلیف نہ ہو۔سب سے زیادہ روٹی انسان کو معبوب ہے ۔ اس کیلئے کتنی مصیبت برداشت کرنا پر تی ہے۔ کہ زمین تیار کی۔ پھر تخم ڈالا ۔ پھر یانی دیئے۔ پھر کتابی- ہم روندا- ہم پسوانا- ہم گوند ھنا- ہم دکانا وغیرہ- یہ کتنی لمبی عرصہ کی لکالیف ہیں۔ مگر روٹی کا مرا صرف ایک منٹ کا۔ تو لکلیف سے سکھ ہے۔ عارف رحمتہ التد علیہ: ۔ کے شعر کا معنی ہے۔ کہ اے اللہ تونے روج کے بازار میں سخرت کی فکر رکھی ہے۔ اور تو

نے سر فائدہ کے موتی کو لکلیف کی جیب میں رکھا ہے۔ اسلام کی پوری تعلیم یہ ہے۔ کہ عیاش کے لیے نہ دنیا ہے نہ سخرت اور طوفا نوں سے تحمیلنے والا اور لکلیف برداشت کرنے والا دنیا بھی لے الديا ب اور المرت بھى ياليتا ہے- اس كے اللہ تعالىٰ فى مركام کیلئے تحویہ لکلیف رکھی ہے۔ تاکہ غیش وعشرت پیدا نہ ہو۔ بلکہ لکلیف کا مادہ پیدا ہو۔ یہ روزہ وغیرہ میں اللہ تعالی کو کیا فائدہ ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ ہمیں مجاہد بنانا جاہتا ہے۔ گر ہم تو پوڈر وغیرہ لگا کر پری بننا جاہتا ہے۔ ج - ج کی تکلیفات کے ویسے تو ہزاروں فلسفے ہیں۔ گر بڑا فلسفہ یہ ہے کہ مسلمان گھر کا بینڈک نہ بنا رہے بلکہ باہر نکل کر اللہ کی عبادت کے ساتھ خوگر بھی ہو جائے۔ اور مشقت و مصيبت كاعادي بھي بن جائے- نماز- نماز كى يانچ وقت كى يا بندى بھی اپنے اندر ہزاروں صمتیں کے ہوئے ہے۔ اور ایک یہ بھی کہ وقت کی یا بندی کے علاوہ ، مجاہد، سپاہی و جست بن جائے۔ آج تو گور نرول کو بکواسیں آرڈر دی جاتی ہیں۔ گر حضرت فاروق اعظم نے اپنے گور نروں کو ایک خط آرڈر کی صورت میں لکھا۔ کہ تم لوگوں سے نماز کی پابندی کراؤ۔ اسلامی سلطنت کا یہ ایک مقصد ہے۔ فمن حفظها فہوا خفظ کما سواہا۔ فمن صناعها فهوا صبیح کما سواھا۔ جو نماز پر پابندی سے عمل کرائے گا۔ وہ دوسرے احکام کی زیادہ حفاظت ویابندی کرے گا جو اس کو صائع کرے گا وہ اس کی سوا

زیادہ صنائع کر لگا۔ آپنے یہ دیکھا کہ مرد کیلتے سونا کیوں حرام کیا۔ تاکہ تہیں نمازی بنائیں۔ تم سے نسوانیت دورر ہے بہر حال اسلام پورا کا پورا جفا کشی کا نام ہے۔ بارش تعور می دیر برسی، کیچڑ، گرج وغیرہ کی چند منٹ کی لکلیف برداشت کی۔ گر غلہ واناج کی صورت میں فوائد بہت ہوئے۔ اسی طرح قرآن کی بارش کہ اس پر عمل کرنے ے تمور می مشقت تو ہو گی۔ گر آگے چل کر بہت فائدے ہوں گے۔ طبقات اللولیا میں ہے کہ ایک بزرگ محنت سے تعک گئے۔ تو نفس کو کھنے لگے کہ اے نفس، عبادت وحرکت بازو ہلانے کا نام ے۔ چند منٹ عبادت کر کے حرکت کر لو۔ پھر قبر میں ہزاروں سال ٹانگ بھیلا کر آرام کرنا ہے۔ بس بھر تھاوٹ دور ہوجا سیگی۔ حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو سب سے زیادہ آرام جامع تما- گر آب کو خطاب ہے- فاذا فرعت فانصب والی ر یک فار عب، جب آب دین ود نیا کی با توں سے فارغ ہو جائیں، تو پیر اپنے آپ کو عبادت میں تھکا دو۔ حضرت بی بی عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ آپ رات کو اتنی کثرت سے عبادت کرتے تھے۔ کہ آپ کے پاؤل مبارک کا چرمہ پھٹ گیا۔ میں نے عرض کی آپ تو بنتے ہوئے ہیں - آپ اتنی لکلیف کیوں اثھاتے ہیں۔ فرمایا الکون محبداً شکوراً کیامیں شکر گزار نہ بنوں۔ امام مندری رحمتہ التٰد علیہ سے روا سبت ہے کہ جس

14.

ہ دی نے دنیا میں دین کے کاموں کیلے بہت تکلیفیں اٹھا تیں - پسر جب اسے اخرت میں جنت کی نعمت سلے گی۔ تو اللہ تعالیٰ ذ مائلًا-اب بندے اب تجمع وہ دنیاوی کلیفیں یاد آتی ہیں- تو وہ کہ اگر آپ مجھے دنیا میں بھیجتے اور وہاں جکی میں پیستے اور مجھے کہتے کہ تجمع اس کے بدلے میں جنت ملے گی توایسی دنیاوی زندگی بهت بهتر تمحی۔ مستحضرت سلیان ندوی رخمته الله علیه ایک مرتبه ڈھابیل میں تشریف لائے۔ جانے پی کراشے لگے تو دل کا دورہ پڑ گیا- دو کھینے رکوع کی حالت میں تھرمے رہے ۔ میں نے طبع پر سی کا خطلکھا۔ چونکہ آپ ادیب بھی تھے ایک مصرعہٰ لکھا اور کہا کہ دوسرا مصرعه خود لکھدیں۔ برسر اولاد آدم ہر جہ آید بگذرد۔ کہ اولاد آدم پر جو لکلیف آتی ہے وہ ختم ہو جاتی ہے۔ میں نے لکھا ۔(راحت دنیا بودیاز حمت نایا نیدار) که دنیا کی رحمت یا زحمت مودونوں گزر جانے والی ہیں صرف اسٹرت کی راحت اور زخمت ہی پائیدار ہے۔ تو راحت کی ایک چیز بارش ہے۔ باقی ظلمت، رعد، کرک، یہ زخمت بيس.

قرآن نے تو عبرت کا پہلو لے لیا۔ اب فلسفہ کی ضرورت ہے۔ قرآن نے فرمایا۔ او کھیب من السماء۔ سما کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ کہ زور دار بارش جو آسمان سے نازل ہو۔ بہت

141

لوگوں کوشسہ پیدا ہو گا کہ بارش تو بادل سے ہوتی ہے نہ کہ اسمان ہے۔ تو بارش برسانے والازیادہ جانتا ہے یا دو ٹائگوں والا پروفیسر۔ عربی میں سماء کا لفظ آسمان اور بلند چیزوں پر بولا جاتا ہے۔ ابو منصور تعلی کی فقہ الغات۔ کہ جو چیز او بچی ہو وہ سماء ہے۔ خور قرآن بھی کہ رہا ہے۔ فلیمدد بسبب الی السمارتم کیقطع۔ کہ جس کا دل اس لیے جاتا ہے کہ مسلمان کوامداد کیوں ملتی ہے۔ تو وہ چمت سے رسی باندھ کر خود کٹی کر لے۔ ہمر ہمی یہ امداد نہ طلے گی۔ تواد کصیب من السماء کا معنی یہ ہے کہ اوپر سے بارش موتی ہے جاہے اسمان سے یا بادل سے- فتیسر بحابا فسقناہ الی بلد میت- ان بد بختوں کو یہ پتہ نہ جلا کہ خود قرآن نے بھی بادل کا لفظ بیان کیا ہے۔ دوسری آیت فہری الودق یخرج من خلالہ۔ کہ تو بارش کو دیکھے گا کہ وہ نکلتی ہے بادل کے اندر سے۔ تو بادل کا لفظ تو خود قرآن نے بھی لیا۔ سائنس والوں کی نظر ناقص تھی۔ صرف ایک پہلولیا۔ ہوامیں بادلوں کو پھر توہم ویران علامہ تعلی کہتے ہیں یعنی صرف بادل کولیا- گر اللہ تعالیے نے آسمان و بادل دونوں کولیا-خود سائنس والے کہتے ہیں کہ سورج کے گرم ذربے پانی پر پڑتے ہیں اور بادل بن کر بارش ہوتی ہے۔ اگر عالم بالا کا نظام نہوتا تو بارش نه موتی - یه بادل خود بخود تو نهیں بن جاتا- فلاسفر بھی حیران ہیں کہ یہ کیسے بنتے ہیں - کیونکہ یہ بھی ایک عظیم الثان

جان ہے۔ قاضی بیصنادی رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے۔ کہ بادل اگر یلکا ہو تواسے اوپر جڑھنا چاہیے۔ اور اگر وزنی ہو تو اسے نیچے آنا ، چاہیے- لیکن یہ کسی خاص مہتی جو اللہ تعالی کی ذات اقدس ہے-اپنے اسے زمین و آسمان کے درمیان لٹکا رکھا ہے۔ پھر سطح کو برا بر کرنا۔اگرکہیں صدر مملکت نے آنا ہو تو وہ صرف ایک گراؤنڈ کو کتی مثل سے ہموار کرتا ہے۔ گریہ بادل شروع شروع میں چھوٹے ککڑے ہوتے ہیں۔ اور پھر آنکھ جھیکنے کی دیر میں سطح بن جاتی ہے۔ تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ ساری کاروائی ملکی نظام سے ہوتی ہے۔ اور ملائکہ بھی عالم بالا کی چیز ہیں ۔ تو ایک تو سورج کی شعائیں بادل بنانے میں کام آتی ہیں ۔ جو عالم بالاکی چیز ہے دوسرا ملاکمہ کا تعلق بھی آسمان ے ہے۔ توان وجوں سے سماء کا لفظ درست بیان <sup>ہوا۔</sup> جو چیزیں آسمان پر ہیں انہیں سماوی اور جو زمین پر ہیں ،انہیں ارضی۔ اور جو درمیان میں ہیں ،انہیں حوی کہتے ہیں - باقى رسى ظلمت اس كى تحقيق كى تو كو تى ضرورت نهيں -باقی رہی برق و گرج- فلاسفر یہ تعقیق بھی حل نہ کر سکے۔ کہتے ہیں کہ نیچ سے بخارات جب او پر جاتے ہیں تو بادل رکاوٹ بنتا ہے - تو بعضوں پر آگ لگتی ہے ساسے بجلی کہتے ہیں - اور بعضوں پرر گڑہوتی ہے تو گرج بن جاتی ہے۔ سوال یہ ہے کہ پہلے تو

Ì,

یہ سائنس کی بنیادی غلطی ہے۔ کہ سورج کے شعلوں سے جو بخارات بنے اور او پر جا کر بادل سے ٹکرائے۔ پیر کوئی بجلی بنی اور کوئی گرج بنی۔سوال یہ ہے کہ خود بادل بھی تو سورج سے بنتا ہے۔تو یہ دونوں چیزیں ایک ہی وقت میں بنیں۔ اور ایک ہی وقت میں چلیں ۔ تویہ تو اس طرح ہو گیا کہ دو ٰبیل ایک گاڑی میں ایک ہی وقت میں جوتے گئے۔ اور ایک ہی وقت میں چلے تویہ کس طرح رکادٹ پیدا کریں گے یعنی ایک دوسرے کے چلنے میں کیسے رکادٹ پیدا کریں گے۔ دوہری چیز بر کہ سائنس نے ان کے ملنے کی آواز اور کمگر جو بیان کی ہے۔ تو یہ صورت تو سخت چیزوں کے کمراؤ سے پیدا ہوتی ہے ۔ نہ کہ نرم چیزوں کے گمراؤ سے۔ کیا سمندروں اور دریاؤں میں بر می ور فی مجملیاں یا فی کو بیار کر چلتی ہیں -کہی ان کے حکراؤ کی آواز سنی ہے۔ یانی سے تو بادل بہت نرم ہیں۔ تو وہاں کس طرح آواز پیدا ہو سکتی ہے۔ اس لیے قدیم وجدید فلاسفروں نے اقرار کیا کہ کوئی ظاہری توجیہ نہیں بنا سکتے۔ بس عقلی توجیہ کی۔ بس تو گویا اقرار کر گئے کہ ہم اسے حرف اسخر نہیں بنا سکتے۔ تو میں کہتا ہوں کہ تمہاری سائنس روشنی کا مسلّہ حل نہیں کر سکی- که سورج نگلا تو روشنی موگنی- اسی طرح بجلی چمکی روشی ہو گئی۔ اس سے معلوم ہوا کہ انسان میں کچھ نہیں۔ بس اللہ تعالیے کی بات زور دار ہے۔ اللہ نورالسموت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ

فلاسفرول نے لکھا کہ روشنی اس وقت آتی ہے کہ جب سورج کے باریک ذرے نیچے اتر کر آئیں توروشنی ہو گئی۔ میں کہتا ہوں کہ ان کے اصول کے مطابق کمرے میں روشنی ہے تو ذرے بھی ہیں۔ اور جب دروازہ بند کر دیا جاتا ہے تو ہمر وہ ذرے کہاں جاتے ہے۔ تو اس سے معلوم ہوا کہ سائنس والوں کی یہ توجیہ غلط ہوتی۔ دوسری توجیہ پر مان گیے۔ کہ روشنی سے انسان چیزوں کو دیکھتا ہے۔ گریہ بته نهیں که روشی کیا چیز ہے۔ در منتور میں ہے ، کر اللہ تعالیٰ نے بادلوں کے نظام میں فرشتے مقرر کررکھے ہیں۔ تواس سلسلے میں فرشتوں کو الات کی ضرورت ہے۔ مثلاً ایک کوجوان ار بھی چلائے تو کھوڑے کو کی کی وقت میں لکر می ارتا ہے۔ اور کسمی کسمی کھوڑے کو آواز دیتا ہے۔ توالٹد تعالیٰ نے ایک جابک دیا ہے جب مارتے ہیں تو اس سے بعلی پیدا ہوتی ہے۔ اور جب آواز دیتے ہیں تو گرج پیدا ہوتی ب اور جب جابک سے بجلی کا تکر اوٹ گیا تو گر پر تی ہے۔ تو آپ دیکھیں کہ گرج کی آداز۔ دنیا کی کسی آداز سے نہیں ملتی ۔ ملکی نظام ہت معنبوط نظام ہے۔ یہ مصنبوطی کی دلیل نہیں کہ پوری دنیا نغخہ اسرافیل علیہ السلام سے ختم ہو جائے گی۔ آج کی نئی تعلیم سے ایک نیامرض بھی پیداہؤا ہے کہ بعض کوانگریزی تعلیم سے اتناا تر پڑا کہ کہتے ہیں کہ سرے سے آسمان مبی نہیں ہے-

ایک شخص نے کہا آسمان نہیں۔ جب اسے اوپر کی جانب دکھا کر کہا گیا کہ اوپر کیا ہے۔ تو کہا صاحب یہ حد بصر ہے۔ یعنی تکاہ کی ہ خری سرحد ہے۔ اسمان تو نہیں ہے۔ تو حضرت تعانوی رحمتہ التر عليه في فرمايا كم مم تو أسمان كو ايكى نظر كى سرحد سے كافى دور مانتے ہیں۔ تسلیم کرتے ہیں۔ جہان سم مانتے ہیں وہاں آپکی نظر نہیں جا سکتی اور جہاں آپکی نظر ہے وہاں ہم نہیں مانتے۔ تو اگر ادمی یہ اعتراض کرے کہ ہم لاہور ہے کراچی گئے۔ کوئی مجعلی نہیں دیکھی۔ یہ اعتراض غلط ہے۔ آپکی نظر تنگ ہے کہ خشکی پر مجھلی کہاں سے آئی۔ یہ تو حضرت نتا نوی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا۔ میرے نزدیک تویہ ہے کہ مثلاً عینک کے شیٹے وغیرہ جوہیں وہ خالص سفید ہیں۔ اگر سبز شیشہ ہو تو سبز رنگ جڑھ جاتا ہے۔ تو ہو سکتا ہے اسمان سفید ہواور جو بخارات زمین سے اسمان کی طرف چڑھتے ہیں۔ ان سے مل کررنگ بدل جاتا ہے۔ And the second states and the second second • a margine topological and a second to the second second to the second se the first the state is the first man to start of the

دَرْس بم**بز**۳ s. 30 دسمبر 1966ء مثالكا بنيادي اطول -آج کے درس میں منافقوں کی مثال کا خلاصہ بیان کرنے کے بعد- اس مثال سے جو بنیادی مقصد ہے- اس پر کلام ہوگی۔ پہلی چیز جو مثال اول کے بعد ذکر ہے۔ صم بکم عمی کھم لايرجعون-ان تین صفات کا تذکرہ منافقوں کے بارے میں کیا گیا اور اس کے بغتر یہ نتیجہ للا کہ یہ ایمان نہ لائیں گے۔ ہدایت کے تین دروارے ہیں -1- کان جس سے آدمی ہینمبر علیہ السلام اور عالم کا وعظ سنتا ے۔ یہ کان کا بنیادی مقصد ہے۔ صمنی مقصد اور بھی ہیں۔ بکم گویا ابکم کی جمع ہے۔ گو ٹکا وہ ہوتا ہے جس کے پاس قوت گویا ئی نہ ہو۔ جانوروں کیلئے قرآن کی تلاوت ضروری نہیں تو سامان بھی نہیں دیا۔ یعنی قوت گویا تی۔ گر آ دمیوں کو قوت گویا تی دی اور ساتھ می حکم دیا کہ قرآن پڑھاؤ بھی سہی اور پڑھو بھی ۔ ان بڑے بڑے عالم قرآن نہیں پڑھاتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ ہم تو



معقولات وغیرہ کی برمی برمی کتابیں پڑھاتے ہیں - کیا خدا کے قرآن سے اوپر بھی کوئی کتاب ہے۔ حضرت معین الدین اجمیری رحمتہ اللہ علیہ وظائف کم پڑھتے تھے۔ اور لامور کے بچوں کو قرآن پڑھاتے تھے۔ یہی چیز حضرت بختیار کا کی رحمتِ اللہ علیہ نے کی کہ ساری عمر قرآن پڑھایا۔ آپ حضرت با باشکر کنج رحمتہ النَّد علیہ کے ہیر ہیں۔ شاہجہان رحمتہ النٰد علیہ کو اور نگ زیب رحمتہ النٰد علیہ نے جیل خانہ میں بند کیا ہوا تھا۔ عرض کی یہ تو سیاسی وج سے قید دی کی ہے۔ آپ اگر کوئی حکم فرمادیں۔ تو پورا کریں گے۔ تو شاہجمان نے کہا کہ محلہ کے چند کچے ہمین دوانسیں قرآن پڑھا دیا کروگا۔ عبدالملک دحمتہ اللہ علیہ کی طرف سے جاج دحمتہ اللہ علیہ گور نرتھا۔ جو ظالم کے نام سے مشہور ہے۔ یہ صبح کے وقت کچھ دیر محلہ کے بچوں کو قرآن پڑھاتے تھے۔اور پھر لطف یہ کہ پیدل چل کر جاتے حديث- اشد الناس عداباً يوم القيمته عالم لم ينفعه علمہ، سب سے زیادہ عذاب قیامت میں اس کو کہ وہ عالم جس کے علم نے اسے نفع نہ دیا ہو۔ مطلب یہ کہ جتنا علم تم جانتے ہو اسے دوسرں کو سکھاڈ۔ تو قوت گویائی قرآن پڑھنے کیلئے ہے اور بر الله الله علي الله الد خود حصور كريم صلى الله عليه وسلم ف قرآن پڑھایا ہے۔ يتلوا عليهم ايتر- كم يتغمبر عليه الصلوة والسلام

امت کو قرآن پڑھ پڑھ کر سنایا کرتے تھے۔ یہ بہت بڑی نعمت ے۔ جواس سے محروم ہے تواسکی بد بختی آخری درجہ میں ہے۔ جس کی اصلاح نہیں۔عمی- یہ تیسری چیز ہے کہ وہ اندھے ہیں۔ اگر اس آنکھ سے سب تحید دیکھا۔ گر بنیادی مقصد نہ دیکھا تو وہ توالتٰہ تعالی کا جملہ بڑا زور رکھتا ہے۔ کہ منافق باوجود سنے کے ہمرے ہیں اور باوجود بولنے کے گوئے ہیں۔ اور باوجود دیکھنے کے اندھے ہیں۔ کیونکہ جس مقصد کیلئے یہ تعمتیں دی گئی ہیں۔ ان میں تو انہیں استعمال ھی نہیں کیا۔ تویہ تو جوتے والی مثال ہو گئی کہ بغل میں دبائے پھرتا ہے کہ کہیں بچھو دغیرہ مل گیا تو آے ماروں گا اور بنیادی مقصد یاوں میں اے استعمال نہیں کرتا۔ تو یہ جوتا، جوتا نہ ہونے کے برابر ہے۔ یہاں تو اللہ تعالی نے حقیقت حال بتلاقی۔ لیکن المخرت میں یعنی قیامت میں یہ چیز حقیقت بن کر اسیگی۔ اسخرت میں اللہ تعالیٰ ان قو توں کو سلب کر لے گا وتحشرهم يوم القيمته على وجوهم- قيامت ميں اينے لو گوں کو منہ کے بل چلائیں گے، معلوم ہو گیا کہ یہ دنیا میں اُلٹے چلتے تقص- که باطل کواد پر اور حق کو نیچ رکھا- تو آج قرامت میں ہم بھی انہیں اُلٹا چلائیں گے۔ اور اندھے گوئے اور بہرے ہوں گے۔

ای آیت کے پڑھنے پر خضرت عاشہ صدیقہ رضی الله عنها نے پوچھا سر کے بل کس طرح چلیں گے۔ فرمایا جو خدا پاؤں کے بل چلاسکتا ہے وہ سر کے بل بھی چلاسکتا ہے۔ عمیاو بکماوصما - اور واقعی اندھ، بہرے، اور گوئے ہوں گے۔ اور ایسے ہوں گے کہ اربوں سال اسی حالت میں رمیں کے۔ یعنی ابدالاباد اسی طرح رہیں گے۔ ایک جزیہ ہوا، زیادہ تفسیر کی ضرورت نہیں مغتصر کرتا ہوں، اس کے بعد انشالند 20 جنوری کو در س ہو گا۔ 1- تويارش-2- رعد-3-صاعقه-4- برق- ان چار کے متعلق جدید وقد یم فلسفہ نے تحید تحقیق کی ہے۔ وہ تو تحید بیان کی تھی۔ اب ایک بنیادی چیز بیان کرتا ہوں۔ تا کہ ہمیشہ کے لیے شہریعت اور فلیفہ کی ٹکر سے محفوظ ہوجا ئیں۔ فلاسفروں نے ان چار کے جواسباب بیان کیے ہیں۔ میں نے کہا قرآن ان کا انکار نہیں کرتا۔ گر قرآن فیصلہ اللہ پر کرتا ہے۔ فلسفہ نے کہا کہ زمین پر سورج کی شعائیں پر تی ہیں تو اس سے بادل وغيرہ بنتے ہيں- يہ بيان پہلے درسوں ميں گررا ہے- اس ميں فلاسفروں کا یہ قول ہے۔ کہ ہم نے یہ ایک تمین اور الکل قائم کیا ہے۔ یہ کوئی سخری بات نہیں گر اُسلام اللہ تعالیٰ کے ارادے پر مائم رکھتا ہے۔ دیکھوایک کام جب طبعی یا مادی طریقہ پر ہو تو اس

میں اختلاف نہیں ہوتا۔ مثلاً پانی کا طبعی طریقہ ہے کہ اونچی جگہ سے پتی کی طرف بہتا ہے۔ آگ کی طبعی کیفیت ہے کہ وہ اوپر کو چڑھتی ہے توطیعی تقاصاوّں میں یکسانیت ہوتی ہے۔ 🗧 گر ہمارا کام طبعی کیفیت کے تحت نہیں۔ بلکہ ارادہ کے تحت ہے جب پستی کا ارادہ کیا تو پستی میں چلے گئے اور جب بلندی کا ارادہ کیا تواویر جڑھ گئے۔ اب یہ معلوم ہو جائیگا کہ اگر اس میں یکیانیت ہے تو پھر تو سائنس کو مانیں گےاور اگر یکیانیت نہیں تو پھر کہیں گے کہ یہ کام کی قہار وجبار کے حکم کے تحت ہے۔ مثلاً دیکھو کہ کبھی بادل او پر جا رہا ہوتا ہے اور کبھی نیچے آ رہا ہوتا ہے۔ اور کبھی شمال سے جنوب اور کبھی جنوب سے شمال و عميره كو بمرتار بتا ہے۔ اسى طرح كى ميں كرج و حك ہوتى ہے اور کی میں نمیں - یہ کاروائی دلیل ہے کہ پر کام طبعی نہیں - بلکہ کی ارادہ کے تحت ہے۔ ہمر بارش کو دیکھو کہ کہمی کم اور کہ پن زیادہ اور کہمی ہوتی بھی نہیں۔ سوال یہ ہے اگر یہ طبعی چیز ہوتی توجہاں جتنی بارش ہوتی، وہاں ہر سال اتنی ہی ہوتی، کم وبیش نہ ہوتی، گریہاں تو محم وبیشی ہے تومعلوم ہو گیا کہ یہ کارُوا ٹی طبعیت کے ماتحت نہیں۔ بلکہ مشیت اور کسی کے ارادہ کے ماتحت ہے۔ سورج میں پکسانیت نہیں۔ اللہ تعالمے نے ایسا نظام رکھا۔ کہ انسان یہ سمجھ جائے کہ مالک الملک نظام چلارہا ہے۔ اگر طبعی تفاصنا ہوتا تو سورج روزانہ

4

ایک بی وقت پر طلوع وغروب موتا- گریهاں توایک دن دوسرے دن سے اور ایک رات دومیری رات سے برا بر نہیں۔ کیا یہ دلیل نہیں ؟ کہ ایک صاحب ارادہ طبعیت کے کنٹرول سے نکال کراپنے اندازہ کے برابر پیدا کرتا ہے۔ وکل شی بمقدار-اللہ تعالیٰ کے بال ہر چیز کا ایک اندازہ ہے۔ ، يكادالبرق يخطف ابصارهم - قريب م كر بجلى ان کی انکھیں اچک لے۔اگر روشنی غالب ہوجائے تو انکھ کی مغلوب روشنی کومٹا ذیتی ہے۔ ولوشاالند لذخب۔ اگرالند جاہتا کہ انہوں نے ان تین چیزوں سے بنیادی کام نمیں لیا تو یہ تینوں چیزیں سلب کر لیتا۔ گر ابند تعالیٰ کے ہاں اند حیر نہیں۔ کیونکہ النبر تعالیٰ نے یہ تین چیزیں موت تک بخشی ہوئی ہیں ۔ ومن الناس من يقول إمينا بالتد .....ان التدعلي كل شي ی۔ قد پر تک نفاق کا لب لباب یہ کہ منافقوں نے نفسانی اور دنیاوی مقصد کو دین کے مقصد پر فوقیت دی۔ جب ذاقی مقصد دینی مقصد کے اوپر آجائے توجا نو کہ اب انتھا در ہے کا نفاق ہو گیا ہے۔ منافقوں نے بیر تحصیل کیوں تھیلا؟ کہ وہ اپنی ذات کو اونجا کرنا چاہتے تھے۔ گر آپ کے آجانے کے بعد مذہبہ میں ان کا یہ کھیل ختم ہو گیا۔ تو انہوں نے دنیاوی فوائد حاصل کرنے کیلئے ربانی اسلام قبول کر لیا۔ اسلے اسر م نے روح اور نفس کواسلام پر

و بان کرنے کا سبق دیا۔ دیکھو عید ایک خوشی کا دن سے۔ لیکن اسلام نے عید بھی ایک عبیب طریقہ پر مناقی ہے۔ اسلام دین فطرت اور خدائی دین ہے اسکی شان ٹرالی ہے۔ دنیا کی قوموں نے عید کے چند اصول رکھے ہیں = 1-مثلاً یہ کہ اگر عمدہ موسم آجائے تو اس دن عبد ہو گی- ایران میں مبوسی بہار کے موسم کو عبد کھتے ہیں۔ یا پھر کمی بڑی شخصیت کی پیدائش کا دن- جس طرح عيسائيون كى عيد- كه 25 دسمبر عيسىٰ عليه السلام كى بيدائش كا دن ہے۔ اس دن عیسانی عید مناتے ہیں۔ یہ توایک انسان کی پیدائش سے عید ہوئی۔ خدا تعالیٰ کی طرف سے تو نہیں ہوئی۔ یا بھر کسی برطبی فتح کے دن عید مناتے ہی تھے۔ جس دن فر عون غرق ہوا اور حضرت موسىٰ عليه السلام كوغلبه مؤااس دن يهودي عيد مناتة ، يب-كُر اسلام في حما اليوم الحملت لكم ويتكم - كمه نه كي نبی کی طرف تا کوادر نه کسی کتاب کی طرف تا کو۔ اگر انکی طرف تا کا توالند تعالی کو جعوٹا بناؤ کے۔ یہ آیت کسی اور دین کیلئے نہیں آئی۔ اب توجنت وجهنم کا فیصلہ اس آیت پر ہے۔ گرداس پور، پرویز اور محمد علی باپ کی طرف مت یتا کو۔ یہ تو انگریز کے پٹھو ہیں۔ پچھلے د نوں ایک غلط چیز بیان کی کی۔ کہ حضرت خواجہ غلام فرید رحمتہ اللہ علیہ کو مرزا سے عقیدت تمی - سابقہ درس میں اس پر میں نے مختصر روشنی ڈال دی ہے - کہ

'Y2 m

شروع میں تو حضرت رحمتہ التٰدعلیہ کو یہ معلوم نی<sup>ّ</sup> ہو گا کہ اس خبیت مرزا ملعون في لكما مو كم موسى عليه السلام كى جار نا نيال اور داديال نعوذ بالتٰہ زنا کار گزری ہیں ۔ اور اس ملعون نے خود حصور نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو بھی نعوذ باللہ کالی دی ہے۔ اور خبیت ملعون نے یہ بھی لکھا کہ عرصہ دوسال میں مجھ پر سات لاکھ معجزے اترے ہیں۔ یہ توحضرت کا ایک جعلی مرید تھا جس نے حضرت کی مہر لگا کرایک تحریر ملعون قادیانی کو دیڈی۔ ور نہ حضرت خواجہ رحمت اللہ علیہ کے بارے میں توخود ملعون لکھتا ہے کہ خواجہ غلام فرید رحمتہ الند علیہ مجھے کافر کہتے ہیں۔ توجو مجھے کافر کہتے ہیں میں ان سے مباہلہ کا جیلنج کرتا ہوں۔ اگریہ ملعون مسلمان ہے تو پھر تمام کفار جنت میں جائیں گے۔ انشالنڈ یہ مسئلہ علیحدہ کسی درس میں بیان کرؤں گا۔ عید کے بارے میں ذکر تھا۔ اسلام کے پانچ ارکان بیں کلمہ کے بعد جار ہیں۔ نماز- روزہ- جج- زکوۃ - اللہ تعالیٰ نے جاہا کہ مسلمان سال میں دو عبیدیں منائے۔ اور عام عیدوں سے ممتاز وجدا حثیت رکھتی ہوں - تو نماز کے مقابلہ میں کوئی نماز عمید نہیں رکھی۔ کیونکہ نماز تو دن میں پانچ مرتبہ ادا کی جاتی ہے۔ اور عید تو سالانہ چیز ہے اس لیے زکوہ اور نماز میں عید کے مقرر کرنے کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اسلامی ارکان میں سے جن چیزوں کو عید کیلئے مقرر کیا۔ ایک ان میں سے روزہ اور دوسراح ہے۔اللہ تعالیٰ نے جابا کہ عید کا تعلق

اس رکن کے ساتھ ہوجس سے مسلمان کی ذاتی غرض یا نفس کا مَدعیٰ ومقصد ختم ہوجائے۔ توان میں سے ایک روزہ ہے۔ رمصنان کے تیس دن خوامش کوروزہ کی چکی میں پیستے ہیں۔ امام مندری رحمتہ اللہ علیہ نے ترغیب و تر حبیب میں حدیث نقل کی ہے۔ اعطیت امتی فی رمصنان حمس میری امت کورمصنان میں پانچ چیزیں ملی ہیں ۔ کم بعظمن نبی او امت قسط- جو دوسرے کی نبی یا امت کو نہیں خلوف فم الصائم اظہر عنه من ربح المسك- كه قیامت میں روزہ دار کی مسک سے پورے مخشر کے میدان میں خوشبو پھیل جائے گی۔ 2۔ یستغفر کٹم الملائکہ- کہ ملائکہ التٰد تعالیے سے روزہ داروں کے لیے بخش مانگتے ہیں۔ یہ الند کی طرف سے آرڈر ہے۔3۔ وتزین کہم الجنتہ۔ اور جنت کو مزین کر دیا جاتا ہے۔جس طرح آج کسی بڑے تہوار کو قمقے لگائے جاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ زمین پر نہیں بلکہ عالم بالامیں جنت کے مقام میں حکم کرتا ہے۔ کہ رمصنان کے شروع سے اسٹر تک روزہ داروں کے لیے جشن مناؤ۔ انسان اور الٹٰر لا محدود طاقت والے کے جشن میں کیا فرق ہوگا ۔ اس جشن کا مقصد یہ کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ان روزہ داروں کواطلاع کرو کہ یہ جش تمہارے لیے ہورہا ہے۔روزہ کی پابندی کرنی جاہئے۔4۔ ویستغفر کہم فی اسٹرلیلتہ۔ کہ رمصنان کی اسٹری رات میں

روزہ داروں کی مغفرت ہوتی ہے۔ قاعدہ یہ ہے کہ مزدور کو کام ختم ی کرنے کے بعد فوراً مزدوری دیجاتی ہے۔ اس کتے سخری رات مزدوري بخش ديجاتي ہے-5- ويستغفر لهم الحيتان في الماء - كم سمندر کی مجملیاں اپنے انداز میں روزہ دار کے لیے مغفرت کی دعا کرتی ہیں - صحيح مسلم كي حديث ہے۔ من افطر رمصنان بلا عزر كم يقصنہ وان صامت کلہ۔ کہ جو آدمی بلاعدر زمصنان کاروزہ ترک کرے اور بھر اس کی قصامیں بوری عمر روزہ رکھے تو بھی اس کے اجر کو نہیں پہنچ سکتا - حدیث- کہ عید کے بعد جو شوال کے چھ روزے رکھے گا- کان محمن صائم الدحر کلہ ۔ اسے پوری عمر کے روزہ کا تواب دیا جائے گا۔ دیکھوسال کے 360 دن ہوئے اور ایک نیکی کا دس گنا بدلہ ہمی رکھو تو تیس تو رمصان المبارک کے ہوئے۔ اور 6 شوال کے اگر انہیں دس سے ضرب دیں تو 360 بنتے ہیں۔ تو ایک عید کو رمصان شریف سے متعین کیا گیا۔ وہ اس لیے کہ نفس کو اسلام پر ترجیح دینا منافقوں کی بنیادی چیز ہے۔ تو وہ اس روزہ سے ختم ہو جاتی ہے۔ اور قر آن پاک کا نرول بھی رمصنان شریف میں ہوا۔ توجب رمصنان شریف ختم ہوا توہمیں ا<sup>ی</sup> نعمت کے مل جانے پر خوشی کے لیے عید کا تحفہ دیا گیا۔ تو تکمیلِ قرآن و تنزیلِ قرآن کیوجہ سے رمصان کے بعد عید کا حکم دیا جاتا ہے۔ یہ اصولی چیز ہے۔ عید میں کیا کام کیا جاتا ہے۔ تو پہلے صدقتہ الفطر ادا کیا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا یہ

نهائیت عمدہ و اعلیٰ نظام ہے۔ تا کہ روزہ میں جو کوتاہیاں ہوئیں اس سے وہ ادا ہو جائیں گی اس کے بعد عید کی نماز رکھی وہ بھی عبادت ہے۔ کوئی گانا بجانا نہیں۔ سنت طریقہ یہ ہے کہ عمدہ کھانا کھاتے عمدہ لباس پہنے- اور ایک راستہ سے جائے اور دوسرے راستہ سے آئے۔ تاکہ زمین کے دونوں کرمے قیامت میں گواہی the second s ز<u>ي</u>-اس کے بعد دوسری عید ج کے موقع پر ہے۔ ج جلی ایک ایس عبادت ہے کہ اس سے نفس کی خوامثات کچلی جاتی ہیں۔ (1) سفر جج كا سفر پراز خطر ، احراب ، معليمده مونا-(3) احرام کے بعد اپنی مرغوبات سے پر سیز کرنا۔ ج میں انسان اپنی خواہشات کو کچلتا اور تورمتا ہے۔ اور ج میں کل مسلما نوں کی جور ے۔ اللہ تعالیٰ کی ایک دنیا میں دو بنیادی چیزیں میں - 1 - زمان -2- مکان- الله تعالیٰ نے یہ انتظام رکھا کہ زمانہ میں بھی اللہ تعالیٰ نے کچ دن اور را تیں مقرر کیں۔ کہ رمصنان کی نیکی کو یہ شرف دیا کہ سات سو (700) گنا عمل ہو گا۔ اور ذوالمجتہ کے زمانہ اور مکان کے اعتبار سے جو پہلے دس دن ہیں ان کی بڑی عظمت ہے اور پھر عجیب بات ہے کہ خدا تعالیٰ کی نظر واشنگٹن اور شام کے چمنستان اور گلستان پر نہیں۔ بلکہ بوادی غیر ذی ذرع - کہ غیر آباد جگہ پر نظر پڑی- امام مندری رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ حرم شریف میں

Y44

ایک نیکی کا ثواب لاکھ گنا کے برابر ہے۔ اسلتے بعض لوگ سائل کو مجد حرام بلا کر ایک روپیہ دیتے ہیں تا کہ لاکھ کا تواب ہوجائے۔ میں نے ایک مہاجر عالم کویہ کرتے دیکھا۔ تو میں نے اس کو یہ حدیث دکھائی کہ مجد کے باہر بھی ایک لاکھ کا تواب ملتا ہے تومان گیا - حدیث یاک ہے کہ حضور یاک صلے اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ سے عرض کی میری امت کی عمر تو تحم ہے۔ اکثر عمر ساٹھ اور بستر کے درمیان ہے۔ توالند تعالیٰ نے فرما یا خیر من الف شہر ۔ کہ ابک رات عزت والى ديت بين- جسكى عبادت مرار ماه كى عبادت س زائد ہے۔ یقینی بات ہے کہ اگر ایک آدمی کیے کہ ایک رات کام کرو تہیں ایک ہزار ماہ کی تنغواہ دو گا۔ تو کتنی خوشی ہو گی۔ و الله تعالیٰ کے ہر کام میں حکمت سے - کوئی تعین نہیں فرمایا۔ تا کہ انسان پورامہینہ عبادت میں مشغول رہے۔ صرف اتنا فرمایا که آخری عشیرہ میں تلاش کرو۔جب حضور کریم صلے اللہ علیہ وسلم کو صحابہ کرام نے معبور کیا تو ہخر آپ نے فرمایا کہ طاق را توں میں تلاش کرومتلاً (21۔23۔25۔27۔29۔) میں۔ علامہ الوقی رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ انا انزلناہ فی ليلته القدر- كه أس سورة مي ليلته القدر كالفظ تبين بار آيا ب - اور لیلتہ القدر کے 9 حروف ہیں ۔اور 9 کو 3 سے ضرب دیں تو 27 بنتے ہیں تو اس لحاظ سے 27 رمصنان کی شب لیلتہ القدر کی شب بنتی

#### 141

حضرت بثاه عبدالعزيز رحمته الند عليه محدث دبلوي نے بھی لیلتہ القدر رمصنان کی 27 ویں شب کو لکھی ہے۔ اس شب میں ملائکہ حضرت جسرائیل علیہ السلام کی ہمراہی میں اترتے ہیں۔اور بعض عبادت کرنے والوں کے ساتھ مصافحہ بھی کرتے ہیں۔ حضرت شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ اس رات جب دل میں نرمی پیدا ہواور عبادت میں لطف ومزا پیدا ہو۔ تو جان لو کہ اس وقت فرشتہ نے مصافحہ کیا ہے۔

درس تمييراس 22 جنوري 1967

أنتائج مُنافقين

ياايهااناس اعبدو ......وانتم تعلمون

منافقول کا بیان ہو گزرا ۔اے محض ایک قصہ نہ تصور کیاجائے۔ بلکہ سورۃ یوسف کے آخبر میں ہے۔ کہ قرآن جو واقعات یا کمی قوم کی جو حالت بیان کرتا ہے۔ اس کا مقصد درس عبرت ہوتا ہے نہ کہ تاریخی قصہ بیان کرنا ۔ عبرۃ لاولی الا بصار۔ منافقول کے حالات کے سلسلہ میں اس آیت کے تحت منافقوں کے نتائج بیان کرتے ہیں۔

(1) اخلاق گفتارو کردار- کہ قول و فعل میں تصاد ہو ۔ کہ آدمی بولے تحجید اور کرے تحجید- آج کل مسلما نول میں یہ منافقانہ عمل عام طور پر پھیل گیا ہے- اسے قرآن یوں بیان کرتا ہے- کم تقولون مالا تفعلون کبر مقتاً عند اللہ - جب تم وہ نہیں کرتے جو تم کہتے ہو تو اس سے اللہ تعالی کا قہر بڑھرجاتا ہے-

174-

ے۔ تو منافق گفتار اور کردار میں فرق کرتے تھے۔ (2)دو سرا نتیجہ- دنیا کو دین پر مقدم کرتے تھے- منافق دل سے یہ نہ چاہتے تھے کہ پیغمبر علیہ الصلوۃ والسلام کی امت میں داخل ہو جائیں - کیونکہ پھر توراہ خدا میں مال بھی دینا پڑے گا اور جان بھی دینی پڑے گی- اور دوسری طرف جب مسلما نوں کومال غنیمت ملتا دیکھا تو زبانی مسلمان بن گئے۔ تاکہ مال عنیمت کا فائدہ حاصل ہو جائے۔ مطلب یہ کہ دین کو دنیا کا تابع بنایا۔ تو یہ منافقوں کی خصلت ہوئی۔ دنیا وہ ہوجس کی دین اجازت دے۔ اخلاص یہ ہے کہ د نیا دین کی تابع ہو ۔ اور نفاق پر ہے کہ دین دنیا کے تابع ہو۔ (3) تيسرا نتيجه يه كه عدم عظمت دين وعدم عظمت الهي-دین میں بختگی ومضبوطی اس وقت آتی ہے جب دین ہر چیز سے مقبول ہو۔ اور جس کا دین ہے وہ سب سے زیادہ محبوب ہو۔ ور نہ دین میں پختگی نہیں اسکتی- تومنافقت کا تیسرا نتیجہ بیہ کہ التٰداور اس کے دین کی عظمت دل سے ختم ہوجاتی ہے۔ حضرت ابو طلقہ کے بارے میں بخاری شمریف کی حدیث ہے۔ یہ صحابی مجدون کے قریب سب سے زیادہ امیر تھے۔ ان کا ایک باغ تما اس کے اندر میٹھا پانی تھا۔ جب کن تنال البر حتی تنفقوا۔ کی آیت نازل ہوئی۔ کہ جب تک تم پیاری سے پیاری چیز اللہ کی راہ میں قربان نہ کرو تومومن نہیں بن سکتے۔ بس یہ آیت نازل ہوئی تو حضرت نبی کریم صلے اللہ

· YAI

علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں آئے اور عرض کی کہ یا نبی اللہ یہ باغ مجھے بہت عزیز ہے۔ اسے میں آپکے سپرد کرتا ہوں کہ جے جاہیں تقسیم فرما دیں۔ تو حضرت نبی کریم صلے اللہ علیہ وسلم نے فرہایا کہ یہ مال توبہت اچھا ہے۔ اسے رشتہ داروں میں تقسیم کر دو۔ تو تقسیم کردیا گیا۔ (4)چوتھا نتیجہ -معیار عزت دین ہے۔ مال نہیں ہے - قرآن - که سن لو خوب سن لو که اگر آسمان وزمین پورا سونا ہو جائے اور ایک شخص کی ملکیت ہو اور ایمان نہ ہو تو وہ سونا یاخانہ کے برا بر نہیں۔ گرمنافقوں کے باں معیار عزت مال تھا۔ قالوا انومن کما امن السفاء - منافق - صحابه كرام أور مخلص مسلما نول كومال نه مور ني کی وجہ سے بیوقوف جانتے تھے۔ عزت کا مدار مال پر نمیں ۔ دین پر ہے۔ فرعون - نمرود اور شداد کے پاس مال تھا گر اللہ تعالیٰ کے قہر میں تھے۔ اور حضرت بلال ایند تعالیٰ کے باں عزیز تھے۔ گر ان کے یاس مال نه تما- تو عزت کا دارومدار مال پر نسیس دین پر ہے- کفار دیکھتے تھے کہ صحابہ کرام کے پاس نہ رقم ہے نہ پیسہ مگر دین میں اتنے مت ہیں کہ قیصر و کسریٰ پر تھو کتے بھی نہیں۔ توان کی زبان سے بلاركاوف ثكلتا تعا-غر مولاء (5) پانچوال نتیجه به که منفعت فوریه کو منفعت دائمه پر قربان کر دے۔ گر سزافق دائمن منفعت کو فوری منفعت پر قربان

کرویتا ہے فلما اصاءت ماحولہ۔ کہ پوری دنیا ایسی ہے کہ چٹکاری چمیکی اور بجمی- گردین کا فائدہ اور چمک ہمیشہ کیلئے ہے- تو چاہئے تو یہ کہ دائمی فائدہ کو اختیار کرہے۔جاہے چند روزہ زندگی میں نقصان بھی ہو۔ گرمنافق دائمی فائدہ کوعارصی فائدہ پر قربان کرتا ہے۔ (6) چھٹا نتیجہ- یہ مثال دوم او کصیب من السماء سے معلوم ہوتا ہے۔ اس میں سیے کہ ایک عظیم چیز ہو گمر اس عظیم نفع مند ہے محروم ہونا۔ یہ بارش والی مثال سے معلوم ہوتا ہے۔ بارش برسی اس کے فائدہ میں تو کوئی شک وشیہ نہیں۔ گر منافقوں کے دلوں میں الٹا اثر ہوتا ہے کہ گرج کے وقت کان میں انگلی دیدی۔ بتوایک قرآن کی بارش ہے - جب قرآن کی بارش برسی۔ توجو بھی اس کے فائدے سے محروم ہو گا۔ تووہ منافقوں کی مثل ہو گیا۔ کہ کا نوں میں انگلی دیدی - اثر قبول نہیں کیا - یہ میں انگلی دیدی - اثر قبول نہیں کیا - یہ (7) سا تواں نتیجہ - یہ کہ الند تعالیٰ نے جو قوتیں جس کام کے یے دی ہیں۔ اگر ان سے وہ کام نہ لیا جائے تویہ سمجھو کہ یہ قوتیں ہیں ہی نہیں۔ قوت گویائی حق بیان کرنے کیلئے۔ قوت شنوائی دین سنے کے لیے- اور قوت بینائی دین دیکھنے کے لیے عطا کی کی ہیں - اگر ان سے ان کا اصل مقصد نہ لیا گیا۔ تو گو کہ یہ چیزیں انسان کو کام دے رہی ہیں۔ گر اللہ تعالیٰ کے نزدیک بیکار ہیں اور گو ما کہ بیس سی تصیں ۔

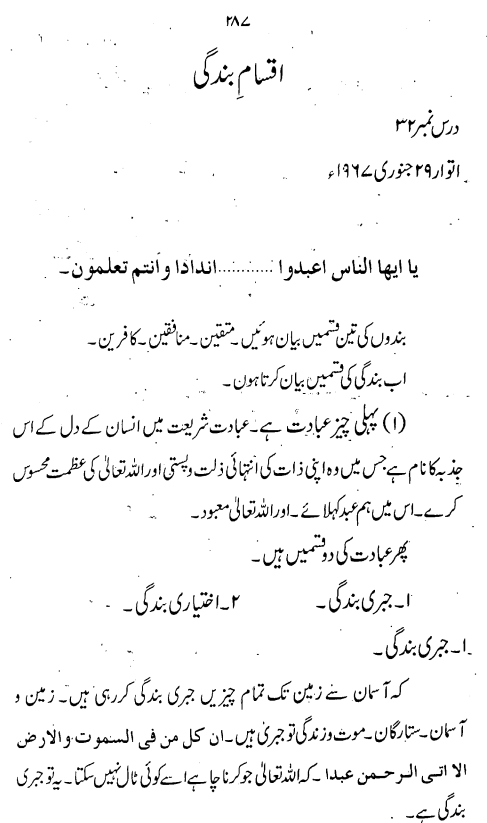
الف - لام - م سے يا يما الناس تك - مكلفين اولاد آدم کی تین قسمیں بیان ہوتی ہیں -یعنی جن لو گوں کو دین پر چلنے کی لکلیف دی گئی ہے۔ وہ تین ہیں۔(1)متقین۔(2) کافرین۔(3)منافقین-متقین - جواندر و باہر -ظاہر و باطن میں مسلمان ہیں -کافرین - وہ جواندرو باہر -ظاہر وباطن میں کافر ہیں -منافقین - وہ جو اندر و باطن سے کافر اور باہر و ظاہر سے مسلمان ہوں۔ یہ گروہ اللہ تعالیٰ کے باں کافروں سے بد ترین ، یں - کیونکہ ان -2-سے بہت نقصان موتا ان ملفین کے بعد- احکام متکلفیہ ہیں-اور وہ یہ ہیں۔(1) توحید فی العبادت۔ (2) نبوت (3) ہخرت۔ نبوت سے مراديه كه حضرت نبي كريم صلح التدعليه وسلم كي حتم نبوت پريقين رکھنا۔ پہلی چیز توحید جو یا ایہاالناس اعبدو سے تعلمون تک بیان ہوتی ہے ۔ اور وان کلسم فی ریب مما نزلنا ہے نبوت کا بیان ہے۔ اور فان لم تفعلوا ولن تفعلو- سے کلما رز قوا تک سخرت کا بیان مے کویا یہاں تک سارے اسلام کا نجور بیان کیا گیا۔ یہ قرآن کا اپنا ایک نرالدانداز ہے۔ یا ایہاالناس اعبدوا رہم۔ اے انسانو اپنے پالے والے کی عبادت کرو۔ جس نے خود تم کو اور جس سے تم پیدا

ہوتے ہو-ان کو پیدا کیا ہے-تا کہ تم اس سے ڈرو اور اطاعت کرو-(نه که دنیا کی غرض وغایت میں مست موجاة) وہ وہ ذات ہے جس ن زمین کو بچمونا اور اسمان کو جمت بنایا- اور اس سے پانی برسایا- اور تمہارے لیے بھل نکا ہے- تم اس کا شریک نہ بناؤ-یا یہاالناس سے رب تعالیٰ نے پکارا ہے۔ اب تک جتنی بات چل رہی تھی وہ خائبانہ انداز میں چل رہی تھی۔ گُر اب آمے سامنے خطاب فرمایا ہے کہ اے لوگو۔ آج اگر کوئی حاکم آسے بامنے بات کرنے کا موقع دے تو لوگ فحر سمجھتے ہیں۔ اب تک متقین - کفار اور منافقین کا جو بیان گررا ہے اس میں خطاب کی صورت نہ تھی۔ گر اب خطاب فرمایا- تاکه انسان براه راست اور آمنے سامنے کلام کرنے کی وجہ ے خرمندہ ہو کر عبادت کرے۔ اگر حاکم خود بلا کریہ حکم کرے کہ تم فلاں کام کرو۔ تویہ بات اس بات سے زیادہ اثر رکھتی ہے۔ جو بات کی الادم کے ہاتھ حکم بعیج کر کی جائے۔ اور آسن سامن کلام میں تیسری حکمت غالباً یہ کہ -الناس كالفظ فرمايا- اولاد آدم كالغظ معين فرمايا- عربي ميں الناس كے دومعنی لکتے ہیں-ایک انس- دوم نسیالیا-تو الناس- فرما کر یہ بیان کیا کہ الناس- انس اور الفت سے مشتق ہے۔ تو تمہاری فطرت الفت اور معبت رحمتی

ہے۔ اور فطری بات یہ ہے کہ جس کی نعمت زیادہ ہے۔ اس سے محبت زیادہ ہو۔ اور سب سے زیادہ نعمت اللہ تعالیٰ کی ہے۔ توجو زمادہ محبوب ہوا سکے حکم کی زیادہ تعمیل کی جاتی ہے۔ اور الناس - کا دوسرا پہلو نسیان کا ہے۔ یعنی بھول۔ یہ بھی انسان کی فط ت میں داخل ۔ الإنسان مركب من الخطاء والنسيان - توالناس فرما كر بعول کی طرف اشارہ کیا ہے۔ کہ اے انسان تیری فطرت میں بعول توب - لیکن توعبادت کونہ بھولنا- 🐁 🔄 👘 اس سلسله میں محیط بیان کرتا ہوں۔ دیکھو اگر پوری دنیا تیک یا بد بن جائے تواللہ تعالی کو نہ فائدہ ہے نہ نقصان-کیکن التد تعالیٰ بر جاہتا ہے کہ کئی نہ کی طرح انسان کا فائدہ ہو جائے۔ اس الے کی نہ کی طرح عبادت کو مقرر کر دیا۔ (1) فالقيت، ربوبيت عامر- (2) خالقيت انسان، كم خود انسان كواس في بنايا - (3) خالقيت والدين - (4) خالقيت ارض وسماء-(5) خالقیت نباتات- الله تعالی کی عظیم شان ہے کہ جب وہ عبادت کا حکم دیتے ہیں تو ساتھ ساتھ اپنی پانچ جیزوں کا جو احسانات کے ہیں بیان فرماتے ہیں۔تاکہ عبادت میں غفلت - نسیان- اور معول جوک نہ ہو- اللد تعالیٰ نے جو عبادت کا حکم دیا - ب اس سلسلے میں دو چیزیں اہم ہیں- بندے کا نام عبد- اور اللہ



تعالیٰ کا نام معبود۔ قرآن میں عبدیت کی دو قسم ہیں (1) پیدائش ، بندگ- یعنی عبدیت تکوینی- (2)عبدیت تشریعی- عبدیت یکوینی تو عمومی ہے۔ جو تمام عالم کو شامل ہے۔ تو عبدیت تکوینی کے لحاظ سے ہر ایک اللہ تعالیٰ کی غلامی میں ہے۔ تدبیر اور عالم اسباب یہ حکم الہی پر پردہ پڑا ہوا ہے۔ یہ ہے عبدیت تکوینی۔ جس میں پورا عالم بندگی میں جکڑا ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ کو یہ بندگی مقصود نہیں۔ کیونکر یہ تو پہلے سے ہے۔ کوئی اس کے خلاف کر ہی نہیں سکتا باقی اللہ تعالیٰ نے عبدیت تشریعی جاہی ۔ کہ نماز ۔ روزہ ج ۔ وغيره ان مين سمين احتيار ہے كہ كريں يا نہ كرين - ان كل من في السموات والارض اللات الرحمن عبداك سيست المربعة معلوم مو گيا كم عبديت تكويس يهل سے ب أور عالم، گیر ہے۔ اِس کا مطالبہ بنعین کیا جا زیا۔ ایک لاکھ چو بیس سراز بيغميرون ب جوچيز طلب كى جاري ب وه عبدين تشريعى بand the second to deal the second when a state of the state of th and the first of the set of the s The strength way in the strength of the streng in don the states the to the later will be the to the the the and the property of the second is a the second in the second i



#### ٢٨٨

۲\_اختیاری بندگی۔ کہ پنج سرعلیہ السلام کے ذریعہ اطلاع ملی کہ فلاں چیز اختیار کرواور فلاں اختیار نه کروز

اعبدوا۔ ۔۔۔ اختیاری بندگی مقصود ہے۔ عجیب ہے کہ بندگی کا حکم دیا۔تواللہ تعالیٰ کو معلوم تھا کہ بندگی کرنا آسان نہیں۔ تو ساتھ اللہ تعالیٰ نے چھ انعامات ذکر فرمائے۔ کہ اگران چھے انعامات کا تصور کروتو بندگی کرنا آسان ہوجائے گا۔ ا۔ ربو بہت۔

ر بو بیت اعبدو ا د بکم ۔ کہ وہ تہ ہازامر بی ہے۔ پر ورش کرنے والا ہے۔ اگر اس کی پر ورش ایک سیکنڈ ہٹ جائے تو تم زندہ نہیں رہ سکتے ۔ تو کیا ایسی ذات عبادت کے قابل نہیں ہے؟ یہ پہلا انعام ہوا۔ ر بو بیت کو سب سے پہلے لایا گیا۔ اس سے رینکتہ طے ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ نے پیدائش سے پہلے پر ورش کا سمامان پیدا کر دیا۔ کہ پیدائش سے پہلے زمین و آسان ۔ روشن کے لیے سورج و چاند۔ اور کھانے کے لیے پھل وغیرہ پیدا کئے۔ بہ سب بچھانسان کی پیدائش سے قبل تیارتھا۔

۲\_خالقیت\_

حسل تحسل المحم - کہ خداوہ ہے جس نے خود تمہیں پیدا کیا۔انسان کواپنے نفس سے ایک خاص تعلق ہوتا ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے نفس کو پہلے ذکر کیا اور بعد میں ماں باپ یے تعلق ہوتا ہے تو اس لیے ان کا نام دوم درجہ پر ذکر کیا۔ سا۔ تیسری چیز ہیر کہ انسان کوز مین سے تیسر یے نمبر پر تعلق ہے۔کہ اس زمین سے

پیداہوا۔ اس پر زندگی گزاری یعنی زمین کوانسان کامسکن بنایا کہ وہ اس پر بودو باش کے علاوہ ضروریاتِ زندگی اس سے حاصل کرتا رہے پھر مرنے کے بعد دفن بھی اسی میں ہوا۔ السم نسجعل الارص كفاتاً -كہ ہم نے زمين كوتمهار ب ملانے كے لينہيں بنايا -كم مرنے اور جینے میں ملائی رہتی ہے۔ منبھا حلقنا کم و منبھا نعید کم کم اس سے بيدا ہوتے اور اسی میں لوٹ کر جاؤ گے۔ ہ ۔ پی چہارم نمبر پرانسان کوآ سان سے تعلق ہے۔اس اعتبار سے کہ اگر سورج نہ ہوتو یا بچویں نمبر پر بارش نازل فرمائی اور چھٹے نمبر بھلوں وغیرہ کا رزق عطا ۵\_ فرمايا\_وانزل من السماء ماءً فاخرَّح به مَن الثمرات رزقار توزيني پيراواركا تعلق آسان وزمين كساتهم كب ب-۔ اس کے بعد نتیجہ مُرتب کیا کہ یہ چھ چیزیں بتلائی ہیں تم آئلصیں کھول کر دیکھ لو اور خوب مجھلو کہ ان کو بنانے والا اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں ۔ تو یا درکھو کہ عبادت اس کی کرنی چاہے جو یہ چھے کام کرے۔اورا گرکوئی کرنے والانہیں تو پھراللہ تعالیٰ کا شریک . نه کرو په

یہاں پر دو چیزیں فلسفیا نہ لحاظ سے قابل ذکر ہیں۔ کہ قرآن نے زمین کو فرش بیان کیا ہے۔ تو لوگوں کو بی غلط<sup>ونہ</sup>می نہ ہو کہ زمین گول نہیں۔ بلکہ شریعت اور حکمت یعنی فلسفہ دونوں زمین کے گول ہونے پر منفق ہیں۔ تو بعض لوگ فرش کے بیان ہونے سے بی غلط<sup>نہم</sup>ی نہ لیں کہ زمین گول نہیں۔ بی غلط ہے۔ کیونکہ بیتو زمین کو فرش سے تشبیہ دی گئی ہیں۔ نہ کہ عین فرش کہا گیا ہے۔ دیکھو فرش پرآ دمی بیٹھ سکتا ہے اور زمین پر بھی بیٹھ سکتا

- ب- وغیرہ ۔ اگر اللہ تعالیٰ زبین کوفرش نہ بنا تا۔ تو زبین پر سے چیزیں ممکن نہ ہوتیں ۔ اگر زمین پانی کی طرح نرم ہوتی تو آ دی اس سے سیکام نہ لے سکتا۔ اور اگر اللہ تعالیٰ اے لو ہے کی طرح خت بنا تا۔ تو پھر بھی یہ فرش کا کام نہ دیتی ۔ کیونکہ فرش کے لیے نہ صرف بختی اور نہ صرف نرمی چاہئے ۔ باقی سے کہ زبین فراخ ہے۔ تو گول چیز اگر بہت وسیع ہوتو اس کے بعض حصے طح ہو سکتے ہیں ۔ اور سطح اور فرش کی طرح چوکور بھی ہو سکتے ہیں۔ اس لیے زمین پر فرش کا اطلاق منع نہیں ۔ باقی سے کہ فال فہ اور شرعی اعتبار سے زمین گول ہے۔ اور اگر زمین پر فرش کا اطلاق منع نہیں ۔ باقی سے کہ فلسفہ اور شرعی اعتبار سے زمین گول ہے۔ اور اگر نمین کول نہ ہوتی تو طلوعات اور غروبات میں فرق نہ ہوتا۔ جہاں نگل تا تو پوری دنیا میں نگتا۔ اور اگر گول ہوتو پھر ہر جگہ ایک ہی وقت میں طلوع وغروب نہیں ہو سکتے ہیں۔ مشرق

میں طلوع وغروب دونوں مقدم ہوتے ہیں۔مطلب میہ کہ مشرق والوں کوسورج و چاند طلوع وغروب میں پہلے نظر آئے گا۔حضرت شاہ عبدالعزیزؓ کے حوالہ سے فقہی مسائل پر اکتفاء کرتا ہوں۔ میدتو آپ کو پہلے معلوم ہے کہ اگر دو بھائی ہوں اوران کا کوئی وارث نہ ہوتو۔ جو پہلے مرے گا۔اسے مورث کہتے ہیں۔اور جو بعد میں مرتا ہے اسے وارث کہتے ہیں۔

تو فتح العزیز میں فقہاء سے نقل کیا ہے کہ اگر ایک بھائی چین میں اور دوسرا اندلس میں رہتا ہوتو چین مشرق کو قریب ہے اور اندلس مغرب کو قریب ہے۔ ان دونوں کا مقام الگ الگ ہے۔ اور دونوں عین طلوعِ آ فتاب کے وقت مرگئے۔ تو خلا ہری طور پر دونوں ایک ہی وقت میں مرے ہیں۔ تو اس صورت میں تو کوئی وارث نہیں ہے۔ اگر آ گے پیچھے مریں تو پھروارث بنتے ہیں۔ تو فقہاءاس پر متفق ہیں کہ اس وقت چین والا

بھائی پہلے مرااورسمر قنداندلس میں رہنے والا بھائی بعد میں مرابے واندلس والا اس کا دارت و دیکھوفقہاء حضرات نے تو بہت کوشش کرکے مسائل حل کئے ہیں۔ مگر آج قرآن بھی غلط پڑھتے ہیں اور دین بھی نہیں سمجھتے ۔ مگر فقہاء حضرات کو بُرا بھلا کہنے اور گالی دینے میں پیش پیش ہیں۔ خداانگریز ی تعلیم کابُرا کرے کہاس نے کھو پڑیاں ایس بگاڑی ہیں کہ نہ دین جانتے ہیں اور نہ فطرت ۔ اور جو دین وفطرت جانتے ہیں انہیں غلط بتاتے ہیں۔ آج کل ان کوایک اور بھوت سوار ہور ہاہے۔ وہ بیر کہ کہتے ہیں کہ ہرجگہ عیر ایک ہی دن ادا کی جائے ۔ یعنی عالم اسلام کی عیداور روز ہ ایک ہی دن ہو۔ بیاتو بے وقوق ہے۔ کیونکہ جغرافیائی فرق توایک فطرتی تقاضا ہے۔ آج ہم انہیں سیجے صورت بتاتے ہیں تو کہتے ہیں کہ مولوی فساد پیدا کرزہے ہیں۔ دیکھوجب بیمسئلہ داضح ہے کہ ہزارمیل کے فاصلے پرطلوع وغروب میں ایک گھنٹہ کا فرق ہوگا۔ جب دوشہر شرقاً دغر باً داقع ہوں تو فاصلے کے لحاظ سے سورج کو بھی تو وقت چاہئے۔مثلًا پیثاوراورلا ہور میں خطمتقیم کے اعتبار سے بیس منٹ کا فرق ہے۔مگر آج ہمارامسٹرانیہ د ماغ سیہ کہے کہ عالم اسلام کی عید اور رز ہ ایک دن ہوں ۔ کیا سیہ بیوقو فی تو قرآن میر کہتا ہے کہ ہم تو بندۂ خدا ہیں۔ ہم تو صرف اس کے حکم پر چلیں گے۔ فمن شہد منکم الشہر فلیصمہ۔ کہ جود کیھیم میں سے وہ روز ہ کرلے۔ حدیث شریف میں بھی رؤیت پر مداررکھا ہے۔ تو چونکہ ہرآ دمی رؤیت تونہیں

كرسكتا يتونساني شريف ميں ايك لفظ زيادہ كيا گيا۔ كەخود نەد ىكھ سكوتوا گرددآ دمى ديكھ كيوليں تو تب بھی روز ہ رکھواور روز ہ کھولو۔شرعاً روز ہ رکھنے کے لیے اگر مطلع ابر آلود ہوتو ایک معتبراً دمی کی گواہی بھی کافی ہے جیسا کہ حدیث شریف میں آتا ہے۔تو مشرق میں پہلے نظراً بے گااورمغرب میں بعد میں نظراً بے گا۔ 🔬 🖉 .. ; \_\_\_\_ اگرمشرق والوں کونظر نہآ ئے کیونکہ غروب ہو چکا تھا۔ اورمغرب والوں کونظر آ جائے کیونکہ وہاں توبعد میں ڈوبتا ہے۔ بس جود کیھے وہ کرے۔ بلغار \_ ایک علاقہ ہے وہان جب سورج ڈوب جا تا ہے تو چند منٹ کے بعد صبح صادق کے آثار طاہر ہوجاتے ہیں۔ تو فقہاء لکھتے ہیں کہ جس نے عشاء کی نماز کا دفت نہیں پایااس کی جارنمازیں ہیں۔ یا نچنہیں ۔ کیونکہ وہاں دفت ہی نہیں یہ اولا دآ دم۔ ربع مسکون۔ یعنی دنیا کے شالی حصے پر آباد ہے۔ بیر ہے یوری دنیا۔توجوخط استواء انڈ ونیشیاء سے گزرتا ہے اس سے شال جانب میں ۹۰ درجہ پر قطب کے قريب چھ ماہ رات اور چھ ماہ دن ہے۔ آ دمی ۲۶ درجه برره سکتا ہے۔اگرآ دمی اس سے آگے چلا جائے تو تھنڈ کی وجہ سے مرجائے فقبہاء نے درمختار اور ردالمختار میں لکھا ہے کہ یہاں نہ روز ہ ہے اور نہ نماز 1 L I -4 مگر دوسراقول بیرہے کہ عام ملکوں کے وقت کی یا بندی کرےروز ہ اور نماز ادا کرے۔مثلاً عام ملکوں میں دیکھے کہ رات اور دن کتنے گھنٹے کے ہیں۔توجیر ماہ والے دن میں ۲۱ گھنٹے روز ہ رکھے اور ۲۱ گھنٹے خوب کھائے بیئے۔ د کیھو یہاں آ دمی جاتونہیں سکتا مگرفقہاءنے (فرض) کرکے مسلہ داضح کردیا

ہے۔تا کہ اگرانسان کسی مثین کے ذریعے چلابھی جائے تو مسئلہ واضح ہو۔ مگر پتہ نہیں ان لوگوں کو کیا بیاری پڑی ہے کہ اس کوشش میں ہیں کہ دنیا بھر کے مسلمانوں کی عیدایک ہی دن ہو۔

کریب نے کہا کہ بچھا مفل نے شام کے علاق میں بھیجا۔ یہ ام فل کے آزاد کردہ غلام تھے۔ جب میں شام کے سفر سے مدینہ منورہ واپس آیا تو حضرت عبد اللہ ابن عبال نے بوچھا کہ وہاں رمضان شریف کا چاند کب دیکھا گیا۔ میں نے بتلایا فلاں دن ۔ تو آپ نے فرمایا ہم نے تو ایک دن بعد دیکھا۔ اور ہم نے ایک دن بعد روزہ رکھا۔ تو کریب نے کہا کہ صام معاویتہ وصام الناس۔ کہ امیر المونین حضرت معاویت نے اور رعایا نے روزہ رکھا۔ مگر حضرت عبد اللہ ابن عبال نے فرمایا ہم نے جس دن دیکھا اس دن روزہ رکھا۔ قداس کے بعد کریب آپ سے بوچھتا ہے کہ اگر شام کے اعتبار سے میں ردان روزہ رکھا۔ تو اس کے بعد کریب آپ سے بوچھتا ہے کہ اگر شام کے اعتبار سے میں دوز نے پورے ہوجا کیں تو کیا آپ میر کریں گے!

حضرت عبداللدابن عبالؓ نے فرمایالا نیفسط و حتی مواہ کہ جب تک ہم چاند نہ دیکھیں گے روزہ افطار نہیں کریں گے۔ (حضرت عبداللہ ابن عبالؓ کے بارے میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ بیدامت کا بڑا عالم اور مترجم الفرآن ہے )۔

تو دین قانون قدرت کے مطابق ہے۔ لا تب دیل الحک مات اللّه ۔ ترجمہ۔اللّد کے کلمات تبدیل نہیں ہوتے۔اس جگہ اس مسئلہ کے بیان کی ضرورت تو نیتھی مگر فراش کی شرح میں اسے بھی ذکر کر دیا۔

آ گے دوسرامسکلہ جوفلسفی طریقہ سے حل طلب ہے۔ وہ بیر ہے کہ بارش آسان

190

سے نازل ہوتی ہے۔ یا کہ بادل سے؟ تو قرآن پاک میں دونوں الفاظ ہیں۔ فتشير مسحاباً فسقنا. الى بلدميت كه بادلكوموايا أكرختك شهر برساتے ہیں۔ آسان۔اور بادل۔ بلکہ حصبت کو بھی عربی میں ساء کہا جاتا ہے۔ فلیسمدد بسبب اس جگههاء سے بالا تفاق حیت مراد لی گئی ہے۔ تو ساءبادل بھی ہوسکتا دوم ہیر کہ اگر تماء ہے آسمان مراد ہوتو پیر بھی درست ہے۔ دیکھوسائنس دالے کھلےاور واضح اسباب معلوم کر سکتے ہیں۔اور جواسباب پوشیدہ ہیں وہ خدا تعالیٰ کومعلوم -1% دیکھو بادل اور بارش میں آسان کو دخل ہے۔ سائنسدان کہتے ہیں کہ سورج کے شعلے سمندر سے بخارات ابھارتے ہیں جواو پر جا کر بادل بن جاتے ہیں۔تو اگر آسان نه موتا توسورج بھی نه موتا۔ توبادل کہاں ہوئے۔ ایک روایت میں نقل ہے کہ بارش میں آسان کے یانی کا بھی تعلق ہے۔مثلاً آب زمزم میں اگر دوسرایانی شامل کردیں تو سارام تبرک ہوجا تا ہے۔ اسی طرح بارش کے پانی میں آسان کا پانی ڈالا جاتا ہے۔تا کہ برکت ہوجائے۔ حضرت شاہ عبدالعزیزؓ فرماتے ہیں کہ شایدا گربارش میں آ سانی یانی شریک نہ ہوتا توجتنی بھی بارشیں ہوتیں زمین سے کوئی چیز نہا گئی۔ تیسری چز ۔یعنی تیسری توجیہ سے کہ۔چلو سے بارش صرف بادل سے برے۔تو کیا بیخود بخو د برتی ہے۔ یاا ہے کوئی حکم دیتا ہے۔

دیکھوبعض اوقات بادل ہوتے ہیں مگر بارش نہیں برستی۔اورا گر برستی ہےتو پھر ر کتی نہیں نے اور پھر ہماری مرضی کی جگہ پر نہیں برت ۔ معلوم ہو گیا کہ بیکس کے حکم کے ماتحت ہے۔ جب تک اے حکم نہ ملے توبیہ خود بخو دہمیں برش ۔ حدیث یاک ہے کہ زمین میں جتنے کام ہوتے ہیں۔ان کا دفتر سدرۃ المنتہی پر ہے۔ وہیں سے احکامات جاری ہوتے ہیں۔ اٰ ایک آ دمی نے مجھے کہا۔ دعا کرواللہ تعالیٰ بارش کریں۔ میں نے کہا مجھ سے نیک اور بھی ہیں۔ان سے دعاء کراؤ۔ کیونکہ نیک آ دمی کی دعاءاللہ تعالٰی قبول فرماتے ٦ قاضی بیضاوی فرماتے ہیں (وبشومٰہ) کہ جب حکمران ناانصاف اور بداعمال ہوجا ئیں یواللہ تعالیٰ بارش برسا ناہند کردیتا ہے۔ تواب گورنمنٹ کو چاہئے کہ اسلامی قانون نافذ کر کے غریبوں کی امداد کرے۔ کیااگرایک مالک اینے غلام کورقم دے اور وہ اسے غلط راستہ پر برباد کردیتو دہاسے دوبارہ رقم دےگا؟ ہرگزنہیں۔ بلکہاسے سزادےگا۔ اس طرح اللہ تعالی نے ہمیں روزی دی۔ ہم نے اس کی بے قدری کی۔ اس لیےاللہ تعالیٰ نے ہم سے چھین لی۔ اسی طرح بارش بھی ردزی ہے۔ کیونکہ ہر چیز اس سے وابستہ ہے۔ وجعلنا من الماء کل شی حیی۔ہم نے ہر چیزکو پانی سے زندگی بخش ہے۔ تو ہم نے اللہ تعالیٰ کی نعمت کو غلط راستہ پر استعمال کیا تو اس لیے اللہ تعالیٰ نے بارش کی نعمت چھین پی

&r97} درس تمبر ۳۲ اتوار۲۹جوری ک۲۹اء اقسام بندگی and the second secon ياايها الناس اعبدوا .....انداو انتم تعلمون \_ بندوں کی تین قشمیں بیان ہوئی ہیں۔ (۱)متقین (۳) کافرین-اب بندگی کوشمیں بیان کرتا ہوں۔ پہلی چیز عبادت ہے۔عبادت شریعت میں انسان کے دل کے اس جذبہ کا (1) نام ہے جس میں وہ اپنی ذات کی انتہائی ذلت وپستی اور اللہ تعالٰی کی عظمت محسو*س* کرے۔اس میں ہم عبد کہلائے۔اور اللہ تعالیٰ معبود۔ چرعبادت کی دوشتمیں ہیں۔(۱)جری بندگ (۲) اختیاری بندگ (۱) جرى بندگى - كە آسان - زىين تك تمام چزى جرى بندگى كردى بى-زين وآسان - ستاركان - موت وزندكى توجرى بي - ان كل من فى السلوات والإدض الااتسى الموحسمين عبدا رك التدتعالى جوكرتاجا بساسكوتى ثال تبين سكا-ييتوجرى بندكى ب

\$192\$ (۲) اختیاری بندگی: \_ کے پنج برصلی اہلد علیہ والہ دسلم کے ذریعہ اطلاع ملی کہ فلال چیز اختیار کرواورفلاں اختیار نہ کرو۔ اعب دوا ۔۔۔اختیاری بندگی مقصود ہے۔عجیب ہے کہ بندگی کاحکم دیا۔تو اللہ تعالی کو معلوم تھا کہ بندگی کرنا آ سان نہیں ۔تو ساتھ اللہ تعالی نے چھے انعامات ذکر فرمائے کہ اگران چھے انعامات کا تصور کردیو بندگی کرنا آسان ہوجائے گا۔ (۱)ر بوبیت اعب دو ادب کم که ده تمهارام بی ہے۔ پرورش کرنے والا ہے۔اگراس کی پرورش ایک سیکنڈ ہٹ جائے تو تم زندہ ہیں رہ سکتے ۔تو کیاایسی ذات عبادت کے قابل نہیں ہے؟ بیر پہلا انعام ہوا۔ ربوبیت کوسب سے پہلے لایا گیا۔ اس سے پینکتہ طے ہوگیا کہ اللہ تعالی نے پیدائش سے پہلے پرورش کا سامان پیدا کردیا۔ کہ پیدائش سے پہلے زمین و آسان۔ ردشن کے لیے سورج و جاند۔اور کھانے کے لیے پھل وغیرہ پیدا کئے۔ ریہ سب پچھ انسان کی پیدائش ۔۔۔ قبل تیارتھا۔ (٢) خالقيت خطفكم - كرخداده في جس في خودتهي بيدا كيا - انسان كوايي نفس سے ايك خاص تعلق ہوتا ہے اس ليے اللہ تعالى نے نفس كو پہلے ذكر كيا۔ اور بعد میں ماں باپ سے تعلق ہوتا ہے تو اس کیے ان کا نام دوم درجہ پر ذکر کیا۔ (۳) تیسری چیزید کہ انسان کوزمین سے تیسر نے مبر ریعل ہے۔ کہ اس ز مین سے بیڈا ہوا۔ اس پر زندگی گذاری لینی زمین کوانسان کامسکن بنایا کہ وہ اس پر بودوباش کے علاقہ حضر قدیات زندگی اس سے حاصل کرتا رہے پھر مرتے کے بعد دن

&197\$ بھی اس میں ہوا۔ الم نجعل الارض کفاتاً کہ ہم نے زمین کوتمہارے ملانے کے لينبيس بنايا - كەمرنے اور جينے ميں ملائى رہتى ہے - منھا حلق اكم و فيھا نعید کم کر جاؤ کے بیدا ہوئے اور ای میں لوٹ کر جاؤ گے۔ (۳) چہارم نمبر پر انسان کو آسان سے تعلق ہے۔ اس اعتبار سے کہ اگر سورج نه بوتوسب جاندار خم ، وجا مي روانول من السماء ماء فاخرج به من **الثمرات رزقاً.** (۵) با نچوی نمبر بارش نازل فرمانی اور می مشار دارد در در ان می در دارد می در دارد می در دارد می مدیند. ۲) چھٹے نمبر پر پھلوں وغیرہ کا رزق عطا فرمایا۔ تو زمینی پیدادار کا تعلق آسان دزمین کے ساتھ مرکب ہے۔ اں اس کے بعد نتیجہ مرت کیا کہ یہ چھ چیزیں بتلائی ہیں تم آئکھیں کھول کر د مکھ لو۔ اور خوب سمجھ لو کہ ان کو بنانے والا اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں۔ تو یا در کھو کہ عبادت ای کی کرنی چاہیے جو بیہ چھ کام کرے۔اور اگر کوئی کرنے والانہیں تو پھر ک اللد تعالى كاشريك ندكرو ... یہاں پر دو چیزیں فلسفیانہ لحاظ سے قابل ذکر ہیں۔ کہ قرآن نے زمین کو فرش بیان کیا ہے۔ تو لوگوں کو بیغلط نہی نہ ہو کہ زمین گول نہیں۔ بلکہ شریعت اور حکمت لیحنی فلسفہ دونوں زمین کے گول ہونے پرمنفق ہیں۔ تو بعض لوگ فرش کے بیان ہونے سے غلطہ بھی نہ لیں کہ زمین گول نہیں ۔ بیغلط ہے۔ کیونکہ بیدتو زمین کوفرش سے تشبیہ۔ دی گن ہے۔ نہ کہ میں فرش کہا گیا ہے۔ دیکھوفرش پر آ دمی بیٹھ سکتا ہے۔ اور زمین پر بھی

## ¢199\$

بیٹ سکتا ہے۔وغیرہ۔اگر اللہ تعالیٰ زمین کو فرش نہ بنا تا۔تو زمین پر سے چیز یں ممکن نہ ہوتیں۔اگرزمین پانی کی طرح نرم ہوتی تو آ دمی اس سے سیکا م نہ لے سکتا۔اوراگر اللہ تعالیٰ اسے لو ہے کی طرح سخت بنا تا۔تو پھر بھی یہ فرش کا کا م نہ دیتی۔ کیونکہ فرش کے لیے نہ صرف پختی اور نہ صرف نرمی چا ہے۔ باقی سے کہ زمین فراخ ہے۔تو گول چیز اگر بہت وسیع ہوتو اس کے بعض حص طلح ہو سکتے ہیں اور سطح اور فرش کی طرح چو کور بھی ہو سکتے ہیں۔اس لیے زمین پر فرش کا اطلاق منع نہیں ۔ باقی سے کہ فلسفہ اور شرعی اعتبار سے زمین گول ہے۔اگر زمین گول نہ ہوتی تو طلوعات اور غروبات میں فرق نہ ہوتا۔ جہاں نگلتا تو پوری دنیا میں نگلتا۔اور اگر گول ہوتو پھر ہر جگہ ایک ہی وقت میں طلو عو غروب نہیں ہو سکتا۔

اسلام دین فطرت ہے۔ وہ فطرت بتلاتا ہے۔ فطرت سے مکرا تائبیں۔ مشرق میں طلوع وغروب دونوں مقدم ہوتے ہیں۔ مطلب یہ کہ شرق والوں کوسورج و چاند طلوع وغروب میں چاند پہلے نظرا کے گا۔ حضرت شاہ عبد العزیز کے حوالہ سے فقتہی مسائل پراکتفاء کرتا ہوں۔ یہ تو آپ کو پہلے معلوم ہے کہ اگر دو بھائی ہوں اوران کا کوئی وارث نہ ہوتو جو پہلے مرے گا۔ اسے مورث کہتے ہیں۔ اور جو بعد میں مرتا ہے اسے وارث نہ ہوتو جو پہلے مرے گا۔ اسے مورث کہتے ہیں۔ اور جو بعد میں مرتا ہے اسے وارث نہ ہوتو جو پہلے مرے گا۔ اسے مورث کہتے ہیں۔ اور جو بعد میں مرتا ہے اندلس میں رہتا ہوتو چین مشرق کو قریب ہے اور اندلس مغرب کو قریب ہے۔ ان دونوں کا مقام الگ الگ ہے۔ اور دونوں عین طلوع آ فات کے وقت مرگے۔ تو

\$r...

ظاہری طور پر دونوں ایک ہی وقت میں مرے ہیں۔تو اس صورت میں تو کوئی وارث نہیں ہے۔اگرا کے پیچھ مریں تو پھروارث نینے ہیں۔تو فقہاءاں پر منفق ہیں کہاس وقت میں چین والا بھائی پہلے مرااور سمرقند یعنی اندلس میں رہنے والا بھائی بعد میں مرا۔ С 15 تواندلس والااس كاوارت جواد مستحم المنافع المستحم المستحم دیکھوفقہاء خطرات نے تو بہت کوشش کر کے مسائل حل کئے ہیں۔ مگر آج . قرآن بھی غلط پڑھتے ہیں اور دین بھی نہیں سمجھتے ۔مگرفقہاء حضرات کو بُرا بھلا کہنے اور گالى دىيز مى پيش پيش بېي -خداانگریز ٹی تعلیم کابُرا کرنے کہ اس نے کھو پڑیاں ایس بگاڑی ہیں کہ نہ دین جانتے ہیں اور نہ فطرت ۔ اور جودین وفطرت جانتے ہیں انہیں غلط بتاتے ہیں۔ آج کل ان کوایک اور بھوت سوار ہور ہاہے۔ وہ بیہ کہتے ہیں ہر جگہ عید ایک ہی دن ادا کی جائے ﷺ ی عالم اسلام کی عید اور روز ہ ایک ہی دن ہوں ۔ بہتو بیوتو بی ہے۔ کیونکہ جغرافیا کی فرق تو ایک فطرتی تقاضا ہے۔ آج ہم انہیں صحیح صورت بتاتے ہیں تو کہتے ہیں کہ مولوثی فساد پیدا کررہے ہیں۔ دیکھو جب بید مسئلہ داشت ہے کہ ہزار میل کے فاصلے پر طلوع وغروب میں ایک گھنٹہ کا فرق ہوگا 🗧 جنب دوشہر شرقاغر بادا قع ہوں تو فاصلے کے لحاظ سے سورج کر e al such weight i بهمى وقت حاسي-مثلًا بپتادرادرلا ہور میں خطِمنتقیم کے اعتبار ہے۔۲ منٹ کا فرق ہے۔ مگرآ ج ہمارامسٹرانہ دماغ میہ کہے کہ عالم اسلام کی عیداورر دز ہایک دن ہوں کیا بیوتو فی نہیں؟

¢r•1.

تو قرآن بیکہتا ہے کہ ہم تو بندہ خدا ہیں۔ ہم تو صرف اس کے ظلم پر چلیں ے۔ فمن شہد منکم الشہر فلیصمہ کہ جود کی میں سے دہروز ہ کرلے۔ حدیث شریف میں بھی رویت پر مداررکھا ہے تو چو نگہ ہر آ دمی رویت تو نہیں كرسكما تونسائي شريف ميں ايك لفظ زيادہ كيا گيا كہ خود نہ ديکھ سكوتو اگر دوآ دمى ديکھ ليں تو تیب بھی روز ہ رکھواورروز ہ کھولو۔ شرعاً روز ہ رکھنے کے لیے اگر مطلح ابر آلود ہوتو ایک معتبراً دمی کی گواہی بھی کافی ہے۔جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے۔تو مشرق میں یہلے نظر آئے گااور مغرب میں بعد میں نظر آئے گا۔ اگرمشرق دالوں کونظر نہآ ئے کیونکہ غروب ہو چکا بھیا اورمغرب دالوں کونظر آجائے کیونکہ وہ وہاں بعد میں ڈوبتا ہے بس جود بکھے وہ کرلے۔ بلغارا یک علاقہ ہے دہاں جب سورج ڈوب جاتا ہے تو چند مند کے بعد صبح صادق کے آثار طاہر ہوجاتے ہیں۔ تو فقہاء لکھتے ہیں کہ جس نے عشاء کی نماز کا دہت نہیں پایااس کی جارنمازیں ہیں۔ پانچ نہیں کیونکہ وہاں وقت بھی نہیں۔ اولا دا دم ربع مسکوں یعنی دنیا کے شالی حصہ پر آباد ہے ہیہ ہے پوری دنیا کہ جو خط استوا انڈ ونیشیا ہے گزرتا ہے اس کے شال جانب میں ۹۰ درجہ پر قطب کے قریب چھ ماہ رات اور چھ ماہ دن ہے۔ آ دمی ۲۷ درجہ پر رہ سکتا کیے اگر آ دمی اس ہے آ گے چلاجائے تو ٹھنڈ کی وجہ سے مرجائے ۔فقہاء نے درمختار اور روالیخار میں لکھا ہے که یہاں نہ روزہ ہے اور نہ نما زہے۔

### **∉**r•r }}

مگر دوسراقول سے کہ عام ملکوں کے وقت کی پابندی کرے دوزہ اور نمازادا کرے۔مثلاً عاملکوں میں دیکھے کہ رات اور دن کتنے گھنٹے کے ہیں تو چھ ماہ والے دن میں بارہ گھنٹے روزہ رکھے اور بارہ گھنٹے خوب کھائے پیئے۔ دیکھو آ دمی یہاں جانونہیں سکتا مگر فقہاء نے (فرض) کر کے مسئلہ داضح کردیا ہے تا کہ اگر انسان کسی مثنین کے ذريع جلائهمي جائز مستله داضح ہو۔ مگر پین<sup>ی</sup>نہیں ان لوگوں کو کیا بیاری پڑ ی ہے کہ اس کوشش میں ہیں کہ دنیا بھر کے مسلمانوں کی عیدایک ہی دن ہو۔ کریب نے کہا کہ مجھے ام<sup>قض</sup>ل نے شام کے علاقے میں بھیجا بیہام فضل کے آ زاد کردہ غلام تھے جب میں شام کے سفرے مدینہ منورہ واپس آیا تو حضرت عبداللہ ابن عباسؓ نے پوچھا کہ وہاں رمضان شریف کا چاند کب دیکھا گیا میں نے بتلایا فلاں دن۔تو آپ نے فرمایا توہم نے ایک دن بعد د یکھااور ہم نے ایک دن بعدروزہ رکھا۔ کریب نے کہا کہ صام معاد سے و صیف السناس بركها مرالمونيين حضرت معادييَّ في اوررعايا في روز ه ركها يمرحضرت عبدالله ابن عبالؓ نے فرمایا ہم نے جس دن دیکھااسی دن روز ہ رکھا۔ تو اس کے بعد کریب آپ ہے پوچھتا ہے کہا گر شام کے اعتبار سے تمیں روزے پورے ہوجا ئیں تو کیا آ يعيدكري گے؟

تو حضرت عبداللہ ابن عبال نے فرمایالا نفطو حتی مواہ ۔ کہ جب تک ہم چا ند نہ دیکھیں روز ہافطار نہیں کریں گے ۔ (حضرت عبداللہ ابن عبال کے بارے میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ بیامت کا بڑا عالم اور مترجم الفر آن

### &r.r.}

ہے) تو دین قانون قدرت کے مطابق ہے۔لا تب دیسل لیک کمات الله ۔اللہ کے کمات الله ۔اللہ کے کمات تا کہ اللہ کے کلمات تبدیل نہیں ہوتے۔اس جگہ اس مسئلے کے بیان کی ضرورت تو نہ تھی مگر فراش کی شرح میں اسے بھی ذکر کر دیا۔ شرح میں اسے بھی ذکر کر دیا۔

ا کے دوسرا مسلہ جولل فی طریقے سے طل طلب ہے۔ وہ یہ ہے کہ بارش ا سان سے نازل ہوتی ہے یا کہ بادل سے؟ تو قر آن پاک میں دونوں الفاظ ہیں۔ فتشیر سے اباً فسق الی بلد میت ۔ کہ بادل کوہوا سے اڑا کر خشک شہر پر برساتے ہیں۔ ا سان ۔ اور بادل ۔ بلکہ چیت کو بھی عرب کہ میں ساء کہا جا تا ہے۔ ف لیہ مدد بسبب ۔ اس جگہ ساء سے بالا تفاق چیت مراد کی گئی ہے۔ تو ساء بادل بھی ہو سکتا ہے۔ دوم یہ کہ اگر ساء سے آ سان مراد ہوتو یہ بھی درست ہے۔ دیکھو سائن والے کھلے اور واضح اسباب معلوم کر سکتے ہیں ۔ اور جو اسباب پوشیدہ ہیں وہ خدا تعالیٰ کہ معلوم ہیں۔

دیکھوبادل اور بارش میں آسمان کودخل ہے۔ سائنسدان کہتے ہیں کہ سورج کے شعلے سمندر سے بخارات ابھارتے ہیں جو او پر جا کر بادل بن جاتے ہیں۔ تو اگر آسان نہ ہوتا تو سورج بھی نہ ہوتا۔ تو بادل کہاں ہوتے۔ ایک روایت میں نقل ہے کہ بارش میں آسان کے پانی کا بھی تعلق ہے۔ مثلاً آب زمزم میں اگر دوسرا پانی شامل کردیں تو سارا متبرک ہوجا تا ہے۔ ای طرح بارش کے پانی میں آسان کا پانی ڈالا جا تا ہے۔ تا کہ بر کہت ہوجا ہے۔

\$r•r}

حضرت شاہ عبدالعزیزؒ فرماتے ہیں کہ شایدا گربارش میں آسانی یانی شریک نەپوتا توجتنى بھى بارشى*س ہوتىں زيين سے كوئى چيز نداگتى \_* تیسری چیز : ۔ لیعنی تیسری توجیہ سیر کہ۔ چلو سے بارش صرف بادل سے ہر سے بتو کیار پخود بخو د برتی ہے۔ پااسے کوئی حکم دیتا ہے۔ د کیھوبعض اوقات بادل ہوتے ہیں مگر بارش نہیں برتی۔ادرا گر برتی <sub>ہے</sub>تو بھررکتی نہیں۔اور پھر ہماری مرضی کی جگہ یرنہیں برتق۔معلوم ہو گیا کہ بیکس کے حکم کے ماتحت ہے۔ جب تک اسے حکم نہ ملے تو پیہ خود بخو دنہیں برتی۔ حدیث یاک ہے کہ زمین میں جتنے کام ہوتے ہیں۔ان کا دفتر سدرۃ المنتہی پر ہے۔وہیں سے احکامات حاري ہوتے ہیں۔ ایک آ دمی نے مجھے کہا۔ دعا کرواللہ تعالی بارش کریں۔ میں نے کہا مجھ سے نیک اوربھی ہیں۔ان سے دعاء کراؤ۔ کیونکہ نیک آ دمی کی دعاءاللہ تعالیٰ قبول فرماتے يل. قاضی بیضادی فرماتے ہیں (وہشومہ) کہ جب حکمران ناانصاف اور

ی کی جینادی کر کی جینی کرون کہ سر میں بیسر کی جاتا ہے۔ بداعمال ہوجا ئیں بے تو اللہ تعالیٰ بارش برسا نابند کردیتا ہے۔ تو اب گور نمنٹ کو چاہیے کہ اسلامی قانون نافذ کر کے غریبوں کی امدا د

کیا اگر ایک مالک اپنے غلام کورقم دے اور وہ اے غلط راستہ پر برباد کردے۔تو وہ اے دوبارہ رقم دےگا؟ ہرگزنہیں۔ بلکہ اے سزادےگا۔

